

# ମାନ୍ସ ମନ

ପ୍ରଥମ ଖଣ୍ଡ ପ୍ରଥମ ସଂଖ୍ୟା  
ଜାନୁଆରୀ ୧୯୬୨

ଏ ସଂଖ୍ୟା ଲିଖେଛେ

ଆଇ. ପି. ପାତ୍ରଲଭ

ଡାଃ କୁର୍ଦ୍ଦେଶ୍ବର କୁମାର ପାଲ

ଦେବୀପ୍ରସାଦ ଚଟ୍ଟୋପାଧ୍ୟାୟ

ଡକ୍ଟର ଅରୁଣ ହାଲଦାର

ତରୁଣ ଚଟ୍ଟୋପାଧ୍ୟାୟ

ଡାଃ ମନୋଷ ଦାସ

ପ୍ରମୋଦ ମେନ୍ଦ୍ରପତ୍ର

ଡାଃ ଧୀରଜନାଥ ଗଙ୍ଗୋପାଧ୍ୟାୟ

ଇତ୍ୟାଦି

ମନୋବିଜ୍ଞାନ - ଜୀବବିଜ୍ଞାନ - ସମାଜବିଜ୍ଞାନେର ଆଧୁନିକ ଧାରା ପରିଚାଯକ ଐମାସିକ ଗତି

الله

মানবমন  
১ম সংখ্যা  
জানুয়ারী ১৯৬২

সূচীপত্র

|     |                                                       |     |
|-----|-------------------------------------------------------|-----|
| ১।  | পাতলত গবেষণাগারে দুইদিন                               | ১   |
| ২।  | পাতলত পরিচিতি (৩)                                     | ২   |
| ৩।  | আমেরিকার শিক্ষা ব্যবস্থায় ক্রয়েডবাদ<br>ও প্রয়োগবাদ | ৩   |
| ৪।  | মনরোগের কারণ নির্ণয় (২)                              | ৪   |
| ৫।  | জনাতক                                                 | ৫   |
| ৬।  | মস্তিকের অভ্যন্তরে                                    | ৬   |
| ৭।  | মানসিক শ্রমের বৈঘবিক রূপান্তর                         | ৭   |
| ৮।  | প্রক্ষেপ                                              | ৮   |
| ৯।  | শিল্পধর্মী ও চিন্তাধর্মী মস্তিক সম্পর্কে              | ৯   |
| ১০। | মনের কথা ১                                            | ১০  |
| ১১। | জীব ও জীবাণু                                          | ১১  |
| ১২। | পুস্তক পরিচয়                                         | ১২  |
|     | সম্পাদকীয়                                            | ১৩  |
|     |                                                       | ১৪  |
|     |                                                       | ১৫  |
|     |                                                       | ১৬  |
|     |                                                       | ১৭  |
|     |                                                       | ১৮  |
|     |                                                       | ১৯  |
|     |                                                       | ২০  |
|     |                                                       | ২১  |
|     |                                                       | ২২  |
|     |                                                       | ২৩  |
|     |                                                       | ২৪  |
|     |                                                       | ২৫  |
|     |                                                       | ২৬  |
|     |                                                       | ২৭  |
|     |                                                       | ২৮  |
|     |                                                       | ২৯  |
|     |                                                       | ৩০  |
|     |                                                       | ৩১  |
|     |                                                       | ৩২  |
|     |                                                       | ৩৩  |
|     |                                                       | ৩৪  |
|     |                                                       | ৩৫  |
|     |                                                       | ৩৬  |
|     |                                                       | ৩৭  |
|     |                                                       | ৩৮  |
|     |                                                       | ৩৯  |
|     |                                                       | ৪০  |
|     |                                                       | ৪১  |
|     |                                                       | ৪২  |
|     |                                                       | ৪৩  |
|     |                                                       | ৪৪  |
|     |                                                       | ৪৫  |
|     |                                                       | ৪৬  |
|     |                                                       | ৪৭  |
|     |                                                       | ৪৮  |
|     |                                                       | ৪৯  |
|     |                                                       | ৫০  |
|     |                                                       | ৫১  |
|     |                                                       | ৫২  |
|     |                                                       | ৫৩  |
|     |                                                       | ৫৪  |
|     |                                                       | ৫৫  |
|     |                                                       | ৫৬  |
|     |                                                       | ৫৭  |
|     |                                                       | ৫৮  |
|     |                                                       | ৫৯  |
|     |                                                       | ৬০  |
|     |                                                       | ৬১  |
|     |                                                       | ৬২  |
|     |                                                       | ৬৩  |
|     |                                                       | ৬৪  |
|     |                                                       | ৬৫  |
|     |                                                       | ৬৬  |
|     |                                                       | ৬৭  |
|     |                                                       | ৬৮  |
|     |                                                       | ৬৯  |
|     |                                                       | ৭০  |
|     |                                                       | ৭১  |
|     |                                                       | ৭২  |
|     |                                                       | ৭৩  |
|     |                                                       | ৭৪  |
|     |                                                       | ৭৫  |
|     |                                                       | ৭৬  |
|     |                                                       | ৭৭  |
|     |                                                       | ৭৮  |
|     |                                                       | ৭৯  |
|     |                                                       | ৮০  |
|     |                                                       | ৮১  |
|     |                                                       | ৮২  |
|     |                                                       | ৮৩  |
|     |                                                       | ৮৪  |
|     |                                                       | ৮৫  |
|     |                                                       | ৮৬  |
|     |                                                       | ৮৭  |
|     |                                                       | ৮৮  |
|     |                                                       | ৮৯  |
|     |                                                       | ৯০  |
|     |                                                       | ৯১  |
|     |                                                       | ৯২  |
|     |                                                       | ৯৩  |
|     |                                                       | ৯৪  |
|     |                                                       | ৯৫  |
|     |                                                       | ৯৬  |
|     |                                                       | ৯৭  |
|     |                                                       | ৯৮  |
|     |                                                       | ৯৯  |
|     |                                                       | ১০০ |

সম্পাদকীয় উপদেষ্টামণ্ডলী

ডাঃ কুন্দেন্দ্রকুমার পাল  
শ্রীগোপাল হালদার  
ডাঃ রূধীন বন্দ্যোপাধ্যায়  
ডক্টর জানকী বল্লভ ভট্টাচার্য  
শ্রীদেবীপ্রসাদ চট্টোপাধ্যায়  
ডাঃ অজিত দেব  
ডক্টর অরুণা হালদার  
ডাঃ বিনয় ভট্টাচার্য  
ডাঃ সন্তোষ দাস  
ডাঃ সন্তোষ বোস  
শ্রীতরুণ চট্টোপাধ্যায়  
ডাঃ জ্যোতির্ময় শর্মা •  
ডাঃ সোমনাথ মুখার্জি •

\* \* \* \*  
যুদ্ধপ্রমাদে  
পৃষ্ঠাসংখ্যা ৩৬.৭৮  
বাদ গেছে  
\* \* \* \*  
\* \* \* \* \*

- ১। পত্রিকার নাম—মানব-মন
- ২। যে ভাষায় প্রকাশিত হয়—বাংলা
- ৩। প্রকাশকের কাল—(ত্রৈমাসিক, ১৫ই জানুয়ারী, ১৫ই এপ্রিল, ১৫ই জুলাই, ১৫ই অক্টোবর)
- ৪। দাম—১০০ প্রতি সংখ্যা
- ৫। প্রকাশকের নাম—ডাক্তার সোমনাথ মুখোপাধ্যায়  
—(ভারতীয়)  
১১৬, কর্ণওয়ালিস স্ট্রিট, কলিকাতা-৬
- ৬। প্রকাশকের স্থান—১৩২/১এ, কর্ণওয়ালিস স্ট্রিট, কলিকাতা-৮
- ৭। মুদ্রকের নাম—ডাক্তার জ্যোতির্ময় শর্মা  
—ভারতীয়  
—২১/১ দুর্গাচরণ মুখার্জি স্ট্রিট, কলিকাতা-৩
- ৮। প্রেসের নাম ও ঠিকানা—অভ্যন্তর কলার & জেনারেল প্রিণ্টাস',  
—৩০, স্বর্যমেন স্ট্রিট, কলিকাতা-৯
- ৯। সম্পাদকের নাম—ডাক্তার ধীরেন্দ্রনাথ গঙ্গোপাধ্যায়  
—ভারতীয়  
—১৩২/১এ কর্ণওয়ালিস স্ট্রিট, কলিকাতা-৮
- ১০। স্বত্ত্বাধিকারীর নাম—পাতলত ইনষ্টিউট—১৩২/১এ কর্ণওয়ালিস স্ট্রিট, কলিকাতা-৮  
আমরা এতদ্বারা বিবৃত করিতেছি যে, ১৩২/১এ কর্ণওয়ালিস স্ট্রিট হইতে প্রকাশিত ও অভ্যন্তর কলার & জেনারেল প্রিণ্টাস' হইতে মুদ্রিত "মানব-মন" পত্রিকার আমরা যথাক্রমে প্রকাশক ও মুদ্রক এবং উপরোক্ত ঘোষণা আমাদের বিশ্বাস ও জ্ঞানতঃ সত্য।

স্মা:

- ১। ডাক্তার সোমনাথ মুখোপাধ্যায়
- ২। ডাঃ জ্যোতির্ময় শর্মা

সম্পাদক—ডাঃ ধীরেন্দ্রনাথ গঙ্গোপাধ্যায়

সহ: সম্পাদক—অরুণ চক্রবর্তী

ডাঃ জ্যোতির্ময় শর্মা কর্তৃক অভ্যন্তর; ৩০, স্বর্ণ মেন স্ট্রিট, কলি-৯ থেকে মুদ্রিত ও ডাঃ সোমনাথ মুখার্জি কর্তৃক  
১৩২/১এ, কর্ণওয়ালিস স্ট্রিট, কলিকাতা থেকে প্রকাশিত।

# অত্যাশ্চর্য্য গুণাবলী



মহাভ্রনরাজ তৈলের বহুবিধ গুণাবলী  
সত্যই আশ্চর্য্যজনক।

ইহা যে শুধু কেশের পক্ষেই উপকারী  
তাহা নহে, মস্তিষ্কের পক্ষেও পরম হিতকর।

সাধনার

## মহাভ্রনরাজ তৈল

সাধনা ঔষধালয়-ভাক্তা

সাধনা ঔষধালয় রোড কলিকাতা- ৪৮



কলিকাতা কেন্দ্র—ডাঃ নবেশচন্দ্র ঘোষ,  
এম, বি, বি, এম, (কলি: ) আয়ুর্বেদাচার্য  
SA 5/50

অধ্যক্ষ শ্রীযোগেশচন্দ্র ঘোষ, এম. এ.

আয়ুর্বেদাচার্য, এম, মি, এম, (লওর) এম, মি, এম, (আয়েরিকা)  
ভ্যাগনপুর কলেজের বাসাইন শাস্ত্রের হৃতপূর্ণ অধ্যাপক।

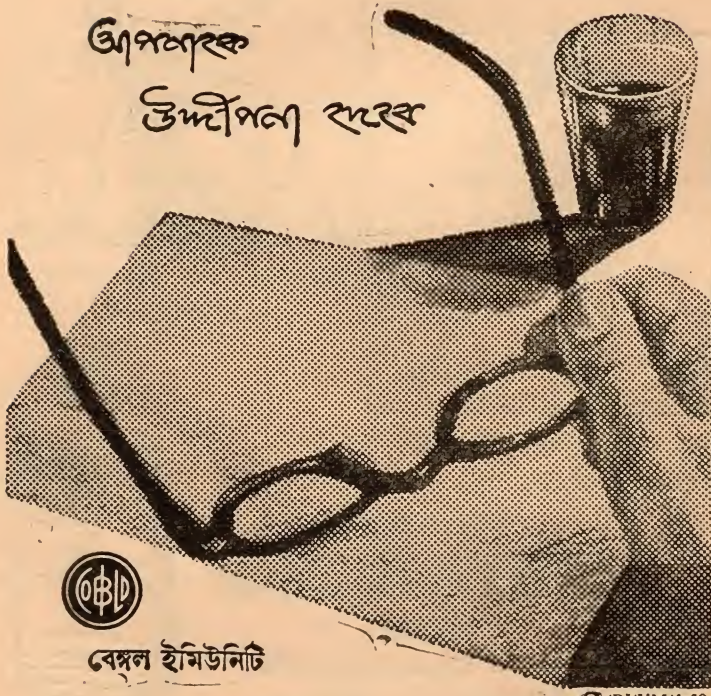


অঞ্জ পরিশ্রমেই  
আপনি যদি  
তবে মন হ'বে পড়েন  
তখন নিষ্ঠামিত বাবহারে।

## ডাইনো-মল্ট

প্রাণেচ্ছল টনিক

গোপনীয়ক  
ক্রিমীপদেশ স্বরে



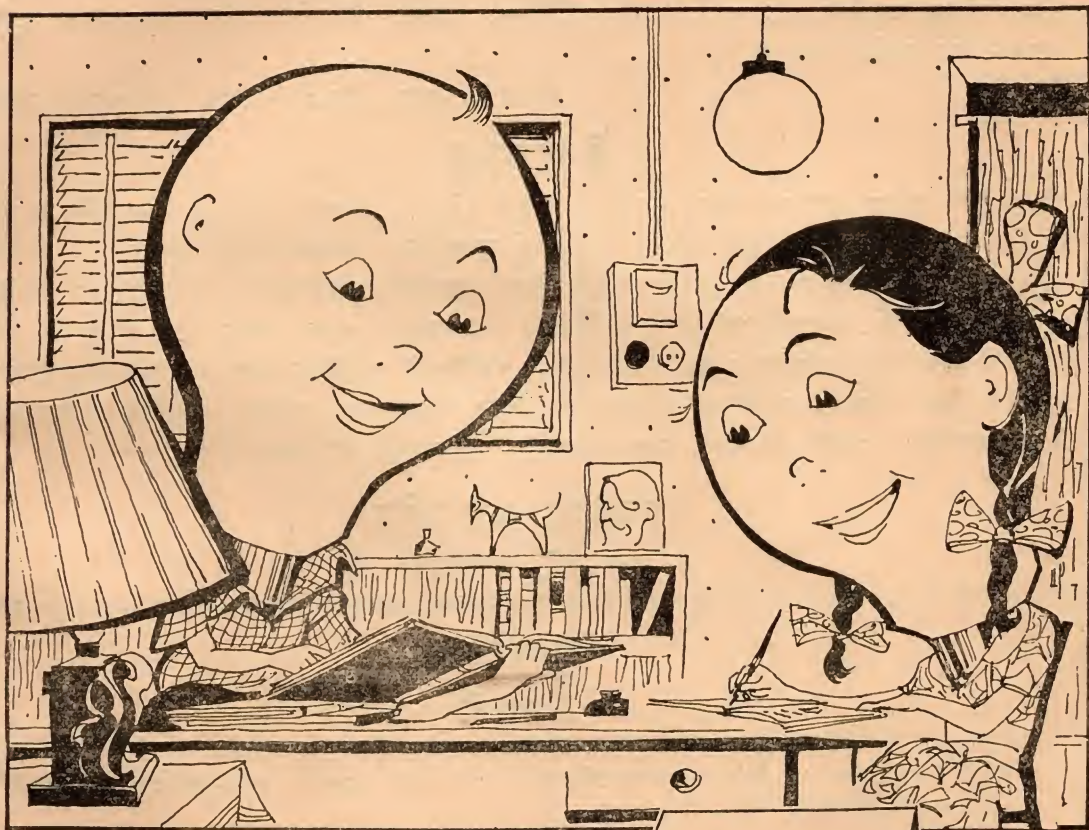
বেঙ্গল ইমিউনিটি

©/BI/VM/1-59

# ভাল আলোয়

ছোটদের পড়ার জায়গাটি পরিষ্কার আলোয় ঝলমল  
করা উচিত—তাতে তাদের চোখের ক্ষতি হয় না  
আর বেশীক্ষণ বই নিয়ে বসতে উৎসাহ পায়।  
ফিলিপ্স-এর বাল্বে বরাবরই প্রচুর আলো পাবেন,  
কারণ বাল্ব তৈরীর ক্ষেত্রে ফিলিপ্স-এর আছে  
অতুলনীয় অভিজ্ঞতা আর উৎকর্ষের নিখুঁত মান।  
বিভিন্ন ওয়াটে পাওয়া যায়। আপনার বে-ঘরে  
যেমন প্রয়োজন তাই পাবেন।

## ভাল পড়াশুনো



হ্যাঁ, ফিলিপ্স-এর  
বাল্ব—

এর চেয়ে ভাল বাল্ব আর হয় না !

আর মনে রাখবেন—

ফিলিপ্স  
আর্জেন্টে

উচ্চল অর্থচ স্লিপ আলো দেয়

ফিলিপ্স ইঙ্গিয়া লিমিটেড



পড়ুন ও গ্রাহক হউন—

# সোভিয়েত দেশ

( বাংলা, উড়িয়া, অসমীয়া, ইংরাজী, হিন্দী এবং আরও নয়টি ভারতীয় ভাষায়  
প্রকাশিত সচিত্র পান্তিক পত্রিকা । )

নতুন বৎসরে গ্রাহকদিগের জন্য বিশেষ স্বীক্ষিত পত্রিকা ও উপহার

( ১৯৬১ সালের ১লা নভেম্বর হইতে ১৯৬২ সালের ৩১শে জানুয়ারীর মধ্যে পাওয়া যাইবে । )

বাংলা, উড়িয়া, অসমীয়া এবং  
আরও নয়টি ভারতীয় ভাষায়  
ইংরাজী

এক বৎসর দুই বৎসর তিন বৎসর  
টাঃ ৪০০ নংপঃ টাঃ ৭০০ নংপঃ টাঃ ১০০০ নংপঃ  
টাঃ ৫০০ নংপঃ টাঃ ৯০০ নংপঃ টাঃ ১৩০০ নংপঃ

## উপহার

এই নির্দিষ্ট প্রচার কালের মধ্যে যাঁহারা গ্রাহক হইবেন তাঁহারা সকলেই একখানি করিয়া  
বাড়তি কভার পৃষ্ঠা যুক্ত ছয় পৃষ্ঠার বিচ্চিত্রণ স্বীক্ষিত দেওয়াল-পঞ্জী পাইবেন। তৎসহ  
আমাদের অফিস হইতে প্রকাশিত মহাজাগতিক রহস্যাদি আবিষ্কারার্থে সোভিয়েতের বিভিন্ন  
অভিযান সম্পর্কে একখানি পুস্তিকাও পাইবেন। গ্রাহকদের মধ্যে যাঁহারা কৃষ ভাষা শিখিতে  
ইচ্ছুক তাঁহারা চাঁদা পাঠাইবার কালে কৃষ ভাষার অনুশীলনী পাঠাইবার জন্য আমাদের জানাইবেন।  
আপনার চাঁদা সরাসরি আমাদের অফিসে পাঠাইতে পারেন বা স্থানীয় এজেন্টের কাছে জমা  
দিতে পারেন। গ্রাহক সংগ্রহের জন্য এজেন্সীর নিয়মাবলী জানিবার ঠিকানা :—

## সোভিয়েত দেশ অফিস

১/১ উড় প্রুট, কলিকাতা—১৬

## মানব মন

### নিয়মাবলী

- মানব-মন বৈমাসিক পত্রিকা। প্রতি বৎসর জানুয়ারী, এপ্রিল, জুলাই ও অক্টোবর মাসে ইহা প্রকাশিত হয়।
- প্রতি মংথ্যার মূল্য ১। টাকা। সডাক প্রতি সংখ্যা ১২০ নয়া পয়সা। বার্ষিক গ্রাহকগণের ক্ষেত্রে সডাক  
৪। ৮০ নয়া পয়সা অগ্রিম দেয়।
- চেক্, ড্রাফট, পোষ্টাল অর্ডার, মণিঅর্ডার ইত্যাদি PAVLOV INSTITUTE & HOSPITALS এই নামে  
প্রদেয়।
- এজেন্সি বা ব্যবসায় সংক্রান্ত শর্তাদির জন্য নিয়ন্ত্রিত ঠিকানায় যোগাযোগ করুন :—

স্বত্ত্বাস রায় কর্মসচিব

মানব মন

১৩২/১এ কর্ণওয়ালিশ প্রুট

কলিকাতা-৪

## পাত্রাভ-গবেষণাগারে দুইদিন

রংডেন্ড্রকুমার পাল

আমরা তিনজন মাত্র, অর্থাৎ কুমারী স্বং (চৈনিক ডেলিপেট), ডাক্তার সিবাবেশী (ইন্দোনেশিয়ান) ও আমি গেলাম স্বপ্রসিদ্ধ প্যাভলভ গবেষণাগারে। শারীরবিশ্লায় প্যাভলভের দান অসামান্য। পাকস্থলীতে পাচকাইলসের ক্ষরণ থেকে আরম্ভ করে মস্তিকের আবস্থিক প্রতিবর্তন ক্রিয়া (conditioned reflex) পর্যন্ত বহু অজ্ঞাত তথ্যের সকান দিয়ে গেছেন তিনি। তাঁর তিরোধানের পর চিকিৎসার বিরাট ক্ষেত্রে কার্যকরীভাবে আবস্থিক প্রতিবর্তন ক্রিয়ার সাহায্যে নানা জটিল রোগের চিকিৎসায় আশাত্তিরিক্ত সাফল্য লাভ সম্ভব হয়েছে। এই মনীষীর সাধনপীঠ প্রত্যেক শারীরবিজ্ঞানীর কাছে পুণ্য তীর্থক্ষেত্রের মত; তাই মেখানে উপস্থিত হওয়ামাত্র নিজেকে কৃতার্থ মনে করলাম।

প্যাভলভ গবেষণাগারের একাংশ লেনিনগ্রাড থেকে মাত্র আধ মাইল দূরে। আমাদের পৌঁছান সংবাদ পাওয়ামাত্র প্যাভলভের ছাত্র ও উচ্চরাধিকারী, মেখানকার ডিবেটের অ্যাকাডেমিসিয়ান বারানোভ এসে হাসিমুথে আমাদের সাদর সম্ভাষণ জানালেন। তারপর আমাদের সঙ্গে করে লেবরেটরির সর্বত্র নিয়ে গিয়ে মেখানে যে সব বিশেষ বিশেষ কাজ হচ্ছে তা দেখালেন ও গবেষকদের সঙ্গে পরিচয় করিয়ে দিলেন। মাদাম বালাশেনা কুকুরের দেহে বুকের মধ্যে পাথুরী রোগ স্টিল ফলে শুধু বুকেই নয়, পাকস্থলী, লাল-নিঃশ্বাসী এবং প্রভৃতির ক্ষরণেও মস্তিকের আবস্থিক প্রতিবর্তন ক্রিয়া হেতু কি কি পরিবর্তন লক্ষিত হয়, সে স্থানে গবেষণা কর্তৃছেন। আর একজন, মাদাম ননোভা মৃগীরোগের কারণ অহুসন্দান করতে গিয়ে তার সঙ্গে রক্তের চাপ বৃদ্ধির কার্য-করণ সম্বন্ধ প্রমাণ করেছেন। শুধু তাই নয়, মৃগীরোগীর দৈহিক উন্নেজনা প্রশংসনের জন্যে সাধারণতঃ লুমিঞ্চাল, প্রভৃতি যে সব স্নায়-অবসাদাক ও স্ফুটিকর ওয়ুধ দেওয়া হয়, তারা রোগ-উপশমের সাহায্য না করে বরং তা বাড়িয়ে তোলে—এ সিদ্ধান্তের কথাও জানালেন। অন্য তাবে রক্তের চাপ হ্রাস করে কি তাবে স্ফুল পাওয়া গেছে তা অনেকগুলি লেখ-চিত্রের সাহায্যে বুঝিয়ে দিলেন। মেখানে গবেষণারত চীনদেশীয় একজন পোষ্টগ্র্যাজুয়েট ছাত্রের সঙ্গে দেখা হলো। নিজের দেশের লোককে শুনুর বিদেশে পেয়ে কুমারী স্বং তো মহা খুসী! বিভিন্ন আবস্থিক প্রতিবর্তন ক্রিয়ার অভ্যন্তর অনেকগুলি কুকুরের আস্তর যন্ত্রগুলির স্বাভাবিক ক্রিয়ার কি ভাবে পরিবর্তন ঘটানো হয়েছে, অধ্যাপক বারানোভের নির্দেশে গবেষণারত ছাত্রগণ আমাদের খুব যত্নসহকারে দেখিয়ে দিলেন। আগেই বলেছি, এটি স্বপ্রসিদ্ধ প্যাভলভ ইন্সিটিউটের একটি ক্ষুদ্র অংশ মাত্র। আসল এবং বড় অংশটি প্রায় কুড়ি মাইল দূরে কোল্টুশি নামক একটি গাঁয়ে অবস্থিত। অধ্যাপক বারানোভ মেখানে নিয়ে গিয়ে আমাদের সব কিছু দেখোবার ভার দিলেন প্যাভলভের আর একজন ছাত্র অধ্যাপক বীকোফের উপর। তাঁর গাড়ীতেই আমরা মেখানে গিয়ে পৌঁছলাম বেলা প্রায় বারোটার সময়। আমাদের গাড়ীখানা আমাদের সঙ্গে সঙ্গেই খালি অবস্থায় গেল মেখানে।

সহরের ডামাডোল থেকে অনেক দূরে কোল্টুসি নামে গওগামথানি, যাকে বলা যায় একেবাবে অঙ্গ পাড়াগাঁ। অনেকটা পাথর আর বালিতে তৈরী মেটে রাস্তাখাট, আর তারই মাঝে প্রকাণ্ড একটা দীর্ঘ পার হয়ে তরুছায়াসমাছন্ন

প্যাভ্লভের নিজস্ব ছোট দোতলা বাসভবনটি। আর তারই চারদিকে একে একে গড়ে উঠেছে গবেষণাগারের বিভিন্ন বাড়ীগুলি। প্যাভ্লভ দীর্ঘায় ছিলেন এবং প্রায় ছিয়াশি বছর বয়স পর্যন্ত অক্লান্তভাবে একান্ত নিরালায় এই শান্তমমাহিত স্থানে বিজ্ঞানের সাধনা করে গেছেন। উৎপীড়ক জারের শাসনকালের নিম্নুর বাধা-নিবেধ, সে হর্ষম্য জার-সাম্রাজ্যের পতন কিংবা পরবর্তী রক্তাক্ত বিপ্লব—কিছুই তাঁর গবেষণা ও সাধনার ব্যাঘাত ঘটাতে পারে নি—তিনি ছিলেন এমনি বিজ্ঞান ও সত্যাহৃসন্ধানের একনিষ্ঠ সাধক! তার বাসভবনের সম্মুখে তার বিশাল প্রস্তর মূর্তিটি অবস্থিত। তাঁর গবেষণার অত্যাবশ্যক অঙ্গ কুরুটিও আছে তাঁর সঙ্গে। আমাদের গাড়ী সেখানে দাঁড়াতেই আমি যুক্তকরে তাকে আমার অন্তরের শ্রদ্ধা স্তুতি নিবেদন করলাম।

অধ্যাপক বৌকোফের সঙ্গে প্যাভ্লভের আবাসগৃহে চুকে আমরা অতি যত্নে রক্ষিত তাঁর ব্যবহৃত শয়া, টেবিল, চেয়ার, দোয়াত, কলম; পোষাক পরিচ্ছদ, জুতা, মায় সাইকেলটি পর্যন্ত দেখতে পেলাম। বৌকোফ বললেন যে, তিনি সর্বদা এই সাইকেলে চড়েই ঘৃত্তার আগের দিন পর্যন্ত সর্বত্র যাতায়ত করতেন। সোভিয়েট বিজ্ঞান অ্যাকাডেমী ও সরকার বহু সাধাসাধনা করেও তাঁকে ঘোড়ার গাড়ী কিংবা মোটর গাড়ী ব্যবহারের জন্যে নিতে সম্মত করাতে পারেন নি। কি অস্তুত অনাড়ম্বর জীবনযাপন করে গেছেন তিনি, যার একমাত্র পরিচিতি 'plain living and high thinking' এই ইংরেজী কথাটিতেই বুৰোয়। তাঁর জীবনের প্রতিদিনের প্রতিমূহূর্তটিও যেন ছিল দড়িরংকঁটার সঙ্গে বাঁধা।

আবস্থিক প্রতিবর্তন ক্রিয়া সম্বন্ধে গবেষণার জন্যে বহিবাগত সকল অবাঙ্গনীয় উন্নেজনার আড়ালে কুকুরকে গবেষণাকালে বেঁধে রাখবার জন্যে তিনি যে বিশেষ প্রকোষ্ঠটি ব্যবহার করতেন, আজও তা তেমনি আছে। তার ভারপ্রাপ্ত গবেষকটি আমাদের বিশেষ কোন রঙের আলো দেখিয়ে কিংবা নির্দিষ্ট সংখ্যাক ঘন্টার শব্দ করে কিভাবে কুকুরের লালারসের আবস্থিক প্রতিবর্তন ক্রিয়াজনিত ক্ষরণ ঘটানো হয় এবং কিভাবে বিভিন্ন অভ্যন্তর উন্নেজনার সময়ে অধিকতর ক্ষরণ ঘটে কিংবা একই সময়ে অনভ্যন্ত উন্নেজনার প্রয়োগে ক্ষরণ ব্যাহত হয়—এসবই দেখালেন প্রকোষ্ঠের অতি পুরু শব্দাভেদ দেয়ালের এককোণে ছোট একটি কাঁচের জানালার মধ্য দিয়ে। এতদিন যা শুধু বইতেই পড়েছি এবং না দেখেও যার বর্ণনা তোতাপাখীর মত আটড়ে গেছি বছরের পর বছর ছাত্রদের কাছে, আজ তা স্বচক্ষে দেখে মনে হলো যে প্যাভ্লভ নিজেই যেন পাশে দাঁড়িয়ে সবকিছু দেখাচ্ছেন আমাদের! এ ভাবে কিরূপে অতি হিংস্র কুকুরকেও প্যাভ্লভ শান্ত-শিষ্ট করে তুলতেন, সে গল্পও শুনলাম। সেখান থেকে অনতিদূরে আর একটি অহুরণ ছোট প্রকোষ্ঠের কাছে গেলাম। সেখানে মোরগ নিয়ে আবস্থিক প্রতিবর্তন ক্রিয়ার গবেষণা করা হয়। সেখানে দেখলাম, কোন বিশেষ শব্দ-উন্নেজনায় নির্দিষ্ট মোরগের সম্মুখে খাবার দেওয়া সঙ্গেও ঐ শব্দের পুনঃপ্রয়োগ মাত্র খাবারের প্রতি দৃক্পাত পর্যন্ত না করে কিছুক্ষণের মধ্যেই ঘূর্মিয়ে পড়লো। কিন্তু ঐ শব্দে অনভ্যন্ত অপর মোরগটি একই অবস্থায় দিবি ঘূরে ঘূরে খাবার খুঁটে খেতে লাগলো। আর মাঝে মাঝে মাথা তুলে, ঘাড় বাঁকিয়ে, ঝুঁটি উঁচু করে এমনভাবে দাঁড়াতে লাগলো। যাতে মনে হয় ঐ অনভ্যন্ত শব্দ কোথা থেকে আসছে, তার কোন হদিস না পেয়ে অপ্রসন্ন চিত্তে বিরক্তি প্রকাশ কর্ছে।

তারপর আমাদের নিয়ে যাওয়া হলো ইঁচুরের প্রকোষ্ঠে। এগুলি এমনভাবে তৈরী যাতে ইঁচুরগুলি আমাদের উপস্থিতি টের না পায়, অথচ প্রকোষ্ঠের অগ্নিকে যে আয়নাখানিকে বাঁকানো অবস্থায় রাখা হয়েছে তার মধ্যে গবেষণাকালে ইঁচুরের হাবভাব সব কিছু দেখা যায়। প্রকোষ্ঠের মধ্যে অনভ্যন্ত শব্দ প্রয়োগের পর দেখা গেল যে, কতকগুলি ইঁচুর ইতস্ততঃ ছুটাছুটি করে পালিয়ে যাবার চেষ্টা করছে, আর কয়েকটি ভয়ে জড়মড় হয়ে এক কোণে লুকিয়ে থাকবার প্রয়াস পাচ্ছে। সংশ্লিষ্ট গবেষকটি বললেন যে, এই ইঁচুরগুলি সম্বন্ধে একটি বিষ্ময়কর ব্যাপারে লক্ষ্য

করা হয়েছে যে, ঐ নিরীহ গোবেচারা, তৌতু ইঁহুগুলির দেহেই অতি সহজে আল্কাতরা প্রাপ্তি প্রয়োগে ক্যান্সার বোগ স্থষ্টি করা চলে। কিন্তু স্বত্বাবতঃ চাঁপল ও অস্থিরভাবে ছুটে বেড়ায় যেগুলি তারা এভাবে ঐ রোগের দ্বারা সহজে আক্রান্ত হয় না।

গবেষণাগুলি এতই চিন্তাকর্ষক যে, কি ভাবে সময় চলে গেল, জানতেই পারি নি। ঘড়িতে প্রায় তিনিটা বাজে, সুতরাং কিন্তুও পেয়েছিল। তাই পরদিন আবার যাব বলে সেদিনের মত সবাইকে ধন্ববাদ জানিয়ে বিদায় নিলাম। অধ্যাপক বীকোফ ফেরবার পথে আমাদের গবেষণার জন্যে ব্যবহৃত শিল্পাঞ্জিগুলিকেও দেখিয়ে দিলেন, জালে-বেরা গাছপালা সমন্বিত একটি হাবে।

পরদিন লেনিগ্রাদ ক্যান্সার হাসপাতাল থেকে বিদায় নিয়ে আমরা লম্বা পথ পাড়ি দিয়ে পৌঁছলাম আবার আমার সেই পুণ্য তীর্থক্ষেত্র কোলটুশিতে। অধ্যাপক বীকোফ আগেই সেখানে পৌঁছে আমাদের জন্যে অপেক্ষা করছিলেন। আজ প্রথমেই আমাদের দেখানো হলো—অতি নিম্নস্তরের প্রাণীরাও কিভাবে আবস্থিক প্রতিবর্তন ক্রিয়ার প্রভাবাধীন হয়। একটি কামরায় বড় বড় কাচের ট্যাঙ্কে নানা রঞ্জেরের ছোট ছোট মাছ, ১ বৃদ্ধবুদ্ধায়িত অঙ্গীজেন সমন্বিত জলের মধ্যে ভেসে বেড়াচ্ছে। থাবার দেওয়ার সময়ে লাল আলোতে অভ্যন্ত মাছগুলির উপর লাল আলো ফেলা মাত্র তারা যে যেখানে ছিল এসে জড় হলো সে ঝুঁটোর কাছে, যা দিয়ে তাদের থাবার দেওয়া হয়; কিন্তু তার পরিবর্তে হল্দে আলো যখন ফেলা হলো তখন আর ঐ রকম কোন চাঁপল্য দেখা গেল না। তারপর আমরা গেলাম আর একটি ঘরে, যেখানে কাচের কয়েকটি বাস্তুর মধ্যে মৌমাছির চাকে অনেকগুলি মৌমাছি স্থানে রাখা আছে। আরো শুনতে পেলাম যে, প্যাভ্লভ নার্কি মৌমাছির চাক ও তাদের হাবভাব জানতে বহু সময় তাদের নিয়ে এ ঘরেই বসে থাকতেন। দেখে অবাক হয়ে গেলাম যে, মৌমাছির মত ক্ষুদ্র প্রাণী—কতটুকুই বা তার মস্তিষ্ক। কিন্তু তা সঙ্গে পরিচিত কোন বিশেষ আলো বা অপর উন্নেজকের প্রভাবে অভ্যন্ত মৌমাছিগুলি যখন চাকের একটি খুপ্রি থেকে অপর খুপ্রিরে ঘড়ির কাঁটা যেদিকে ঘোরে, সেদিকে ঘূরতে থাকে তখন অপরিচিত উন্নেজনার প্রভাবে, অর্থাৎ অনভ্যন্ত মৌমাছিরা ঠিক ঘড়ির কাঁটার বিপরীত দিকে ঘূরতে থাকে।

সাধারণত ডিম প্রসবের ঝাতুতে মুরগী দিনে একবার মাত্র ডিম পাড়ে। ভোরবেলা অর্থাৎ অন্ধকার ও আলোর সন্ধিক্ষণই ডিম প্রসবের স্বাভাবিক সময়। ২৪ ঘন্টার মধ্যে ক্ষত্রিমভাবে আর একবার অন্ধকার ও আলোর সন্ধিক্ষণ স্থষ্টি করে সেই অবস্থায় আভ্যাসিক প্রতিবর্তন ক্রিয়ার প্রভাবে যে সব মুরগীর দিনে হুবার করে ডিম প্রসব করানো সম্ভব হয়েছে, সেগুলিকে আমাদের দেখালেন একজন গবেষক। আবার দুঃখ দোহনকালে দুঃখবতী গরুকে গরম জলে স্নান কিংবা কিছুক্ষণ গরম হাওয়াজনিত উন্নেজনায় অভ্যন্ত করবার ফলে কি ভাবে দুর্ধের দৈনিক পরিমাণ বাড়ানো সম্ভব হয়েছে, তাও বললেন আমাদের কাছে। মানুষের সর্বাপেক্ষা পুষ্টিকর খাদ্য দুধ আর ডিমের পরিমাণ ও সংখ্যা বৃদ্ধির জন্যে প্যাভ্লভের পদ্ধতি প্রয়োগ একটি বিশেষ লক্ষণীয় বিষয়।

আর একজন গবেষক কালো মাদী খরগোস কিংবা মুরগীর ডিম্বকোষ (ovary) কেটে ফেলে সেস্থানে অপ্রসাদ খরগোস কিংবা মুরগীর ডিম্বকোষ কলম করে তাদের সাদা খরগোসে পরিবর্তন এবং মোরগের সঙ্গে যৌনমিলন ঘটিয়ে বংশগতির উপর কি প্রভাব হয়, তাই লক্ষ্য করছেন। তাতে একটি খুব মজার ব্যাপার দেখা গেছে যে, প্রথম ও দ্বিতীয় গর্ভাধানের ফলে প্রস্তুত বাচ্চাদের অর্ধেক সংখ্যক হয় কালো এবং বাকী অর্ধেক হয় সাদা; কিন্তু তৃতীয় ও পরবর্তী গর্ভাধান-প্রস্তুত সব বাচ্চাগুলিই হয় কালো।

প্যাভ্লভের আর একজন কৃতী ছাত্র মাতৃদেহ থেকে সন্তানের দেহে কি ভাবে বিভিন্ন সংবেদীয় জ্ঞান সঞ্চারিত

হয়, সে সমস্কে গবেষণায় ব্যাপ্ত আছেন। গৰ্ভাবস্থায় কুকুরীর গায়ে প্রতিদিন কোন উগ্রগন্ধী তৈল মাখিয়ে দেওয়া হয়। এ অবস্থায় সংজোজাত বাচ্চাগুলি জন্মের পর কয়েকদিন মাতৃদেহের উগ্রগন্ধের প্রভাবে কিছুতেই দুধ পান করতে মায়ের কাছে থেস্তে চায় না। তারপর যখন ধীরে ধীরে ঐ গন্ধ তাদের নাকে সয়ে আসে তখন ক্ষিদে পেলেই স্বাভাবিকভাবে প্রস্তুতির কাছে ছুটে যায়। কুকুরের পক্ষে আত্মস্ফার প্রথম ইন্দ্রিয় নাসিকা, তারপর স্পর্শেন্দ্রিয় বা হস্ত, তারপর দর্শনেন্দ্রিয় বা চোখ এবং সকলের শেষে শ্রবণেন্দ্রিয় বা কান। ঠিক এ পর্যায়ক্রমেই কুকুরের বিভিন্ন সংবেদনের অভ্যন্তর লাভ হয়।

ঘড়িতে যখন প্রায় তিনটা বাজে তখন আমরা সকলকে আন্তরিক ধন্তবাদ জানিয়ে বিদায় গ্রহণ করলাম। আমাদের গাড়ীতে তুলে দিতে গিয়ে অধ্যাপক বীকোফ বললেন যে, প্যাভ্লভ ইনষ্টিউট দেখতে অনেকেই আসেন দু-এক ঘণ্টার জন্যে মাত্র, কিন্তু পরপর ছাটি দিন এ রুকম নিষ্ঠা ও একাগ্রতার সঙ্গে সব কিছু দেখবার আগ্রহ খুবই কম থাকে। আমি তার উত্তরে হাসতে হাসতে বললাম যে, আপনাদের মতই আমিও যে সে মহাপুরুষের একজন ছাত্র। সময় ছিল না, থাকলে মহাভারতের একলব্যের গম্ভীর তাঁকে শুনিয়ে দিতাম সেদিন।

[ ‘জ্ঞান ও বিজ্ঞান’ পত্রিকার অষ্টম বর্ষ, ১১শ সংখ্যা ইটতে পূর্ণসংক্ষিত ]

## পাতলভ পরিচিতি

রিফ্লেক্স বা পরাবর্ত

(৩)

ধীরেন্দ্রনাথ গঙ্গোপাধ্যায়

রিফ্লেক্স কি এবং প্রাণীর পক্ষে রিফ্লেক্সের গুরুত্ব কতখানি ? এই প্রশ্নের আলোচনা সবিশেষ তাংপর্যপূর্ণ।

পাতলভের মতে, রিফ্লেক্স হচ্ছে—“The mechanism of a *definite* connection by means of the nervous system between certain phenomena of the external world and the corresponding *definite* reactions of the organism”. বহির্বাস্তবের ঘটনা-বিশেষের সঙ্গে স্নায়ুতন্ত্র মাধ্যমে নির্দিষ্ট সংযোজন ব্যবস্থার ফলে জীবদেহের নির্দিষ্ট প্রতিক্রিয়াকে রিফ্লেক্স বলা হয়। ‘নির্দিষ্ট’ কথাটি এখানে বিশেষভাবে লক্ষ্যণীয়। বহির্বাস্তবের কোনো বিশেষ উদ্দীপক যত্বাবলৈ প্রয়োগ করা হোক না কেন, একটি নির্দিষ্ট প্রতিক্রিয়া সৃষ্টি করে এবং এই প্রতিক্রিয়ার সৃষ্টি স্নায়ুতন্ত্রের এক নির্দিষ্ট সংযোজন ব্যবস্থার ফলে। অর্থাৎ কার্য কারণ সম্পর্ক সবসময়েই নির্দিষ্ট।

রিফ্লেক্স দু'ধরণের—বললেন পাতলভ। শারীরক্রিয়া ও মননক্রিয়া—প্রাণীর সমস্ত ক্রিয়া-কলাপই রিফ্লেক্সক্রিয়া। শারীরক্রিয়া ও মননক্রিয়ার আসল পার্থক্য কোথায় ? এ-যাবত মনন-ক্রিয়ার বিশেষতঃ মানবন্তের ক্রিয়াপ্রক্রিয়ার জটিলতা শেরিংটন প্রযুক্ত বিজ্ঞানীদের মতে ছিল বহুস্থাবৃত—অনহৃতেয়, অপ্রমেয় ও অনির্দিষ্ট। শারীরক্রিয়া ও মননক্রিয়া যেন দুটি সমান্তরাল রেখা। তাদের পারস্পরিক সম্পর্ক নির্ণয়ের বৈজ্ঞানিক স্তুতি অনাবিস্তুত। শুধু তাই নয়, কোনোদিনই আবিস্তুত হবার নয়। এই ছিল এ-দৈর অভিমত। পাতলভ মননক্রিয়ার বৈজ্ঞানিক সংজ্ঞা দিলেন ও শারীরক্রিয়ার সঙ্গে তার পার্থক্য ও সম্পর্ক নির্ণয় করলেন। মনোবিজ্ঞানের গোড়াপত্তন করলেন।

শারীরক্রিয়া সংগঠিত হয় কিভাবে ? বাইরের উদ্দীপক প্রথমে স্নায়ু বিশেষকে উত্তেজিত করে স্নায়ুপ্রক্রিয়ায় কৃপাস্তুরিত হয়। তারপর এই উত্তেজনা কেন্দ্রাভিগামী (centripetal) নার্ভমাধ্যমে কেন্দ্রীয় স্নায়ুতন্ত্রে গিয়ে পৌঁছয়। সেখান থেকে কেন্দ্রাভিগ (centrifugal) নার্ভ বেয়ে উত্তেজনা কোন একটি পেশী, গণ বা দেহস্তো গিয়ে সাড়া জাগায়। এই প্রতিক্রিয়া স্থায়ী ও স্থানিক, একই জাতীয় প্রতিটি প্রাণীর মধ্যেই একটি বিশেষ উদ্দীপক প্রতিবারই একই ধরনের প্রতিক্রিয়া ঘটায়।

মননক্রিয়া কিন্তু অস্থায়ী এবং বহু শর্তের উপর নির্ভরশীল। কোনো মননক্রিয়াই জাতির সকল প্রাণীর পক্ষে সমভাবে প্রযোজ্য নয়। বিশেষ অবস্থায় বিশেষ ধরনের মননক্রিয়া ঘটে বলেই পাতলভ এর নাম দিলেন কন্ডিশন্ড রিফ্লেক্স বা শর্তাধীন পরাবর্ত। আর জাতিবৈশিষ্ট্যস্থচক স্থায়ী শারীরবৃত্তমূলক প্রতিক্রিয়াগুলোর নাম দিলেন শর্তহীন পরাবর্ত বা আনকন্ডিশন্ড রিফ্লেক্স। কন্ডিশন্ড রিফ্লেক্স প্রাণীবিশেষের জীবদ্ধায় আয়ত্ত প্রতিক্রিয়া—তঙ্গের ও স্বল্পকণ্ঠস্থায়ী আর আনকন্ডিশন্ড রিফ্লেক্স জাতির জন্মগত স্থায়ী শারীরবৃত্তমূলক প্রতিক্রিয়া।

ছাই ধরনের রিফ্লেক্সের মধ্যে আর একটি পার্থক্য আছে। আনকণিশনড রিফ্লেক্স উদ্বিগ্নক-পদার্থের মৌলিক বা মুখ্য গুণাবলীর উপর নির্ভরশীল, আর কন্ডিশনড রিফ্লেক্স পদার্থের গোণগুণাবলীর সঙ্গে সম্পর্কিত। শুকনো খাশকে সিক্ত করা অথবা কঠিন ভোজ্য-দ্রব্যকে নরম করার জন্য যে লালা নিঃসরণ সেটা জীবের শারীরবৃত্তমূলক ধর্ম বা আনকণিশনড রিফ্লেক্স। খাশদ্রব্য মুখগহ্যরের সংস্পর্শে এলে এই লালা নিঃসরণ ঘটবে। আর খাশের চেহারা বা রঙ দেখার বা তার গন্ধ নাকে যাবার দরুন যে লালা নিঃসরণ, তাকে বলা হয় মননধর্মমূলক প্রতিক্রিয়া বা কন্ডিশন্ড রিফ্লেক্স। লালানিঃসরণ যে ধরনের প্রতিক্রিয়া তার সঙ্গে মূলতঃ রঙ, গন্ধ বা শব্দের কোন সম্পর্ক নেই। এই ধর্ম নিয়ে জীব জন্মায় না। এধর্ম সে আয়ত্ত করে জীবদ্ধায়। উদ্বিগ্নক-দ্রব্যের মৌলিক গুণগুলোর শারীরবৃত্তমূলক প্রতিক্রিয়ার সঙ্গে এই গোণগুণগুলোতে বর্তায়। প্রাণী বহির্বাস্তবের পরিবর্তনের সঙ্গে নিজেকে মানিয়ে নেবার প্রচেষ্টায় নিয়ত নতুন ধর্মের বা কন্ডিশন্ড রিফ্লেক্সের অধিকারী হতে থাকে। পরিবেশের পরিবর্তনের সঙ্গে সঙ্গে পুরনো কন্ডিশন্ড রিফ্লেক্স ভেঙ্গে পড়ে, নতুন রিফ্লেক্স গড়ে উঠে। এই ভাঙ্গা-গড়ার খেলার মধ্য দিয়ে প্রাণী এগিয়ে চলে তার পরিণতির দিকে।

কণিশনড রিফ্লেক্স সম্পর্কিত এই প্রত্যয় [ বহির্বাস্তবের সঙ্গে কেবলীয় স্বায়ত্ত্বে যথাযথ পোঁছে দেওয়া ও শারীরবৃত্তমূলক প্রতিক্রিয়ার সঙ্গে সেই সঙ্গে সঙ্গে সম্পর্কিত করা ] পাতলভের সর্বশ্রেষ্ঠ অবদান। বিজ্ঞানের ক্ষেত্রে এই অবদানের গুরুত্ব অপরিসীম। কোপরনিকাস, নিউটন, ডারবিনের সঙ্গে সমর্পণায়ভূক্ত হয়েছেন পাতলভ—এই মৌলিক বিশিষ্ট অবদানের জন্য।

ডারবিনের অনুবর্তী পণ্ডিতগণের ( জীবের উপর পরিবেশের প্রভাব ) ব্যাখ্যায় “পূর্বনির্ধারণ” ( Pre-determinism ) তত্ত্বের ছোঁয়াচ আছে। সহজাত আদিম প্রবৃত্তি অনুযায়ী এই প্রভাব পূর্বনির্ধারিত, এই রকমের প্রচার বিজ্ঞানী মহলে আজও চালু। অভিযোজক ( adaptive ) পরিবর্তনের উন্মো ব্যাখ্যায় আকস্মিকতা তত্ত্বের আশ্রয় নেওয়া হয়। বলা হয়, যোগাতমের উদ্বৃত্ত প্রচেষ্টায় বাছাই করা বীভিত্তে নতুন ধর্মের উন্মো ঘটেছে। প্রাণীবিশেষের অভিযোজন ধর্মের কোন হদিশ এঁরা দিতে পারেন না। তাই অনেক পণ্ডিতের কাছে আজও বিবর্তনের ইতিহাস রহস্যাবৃত। পাতলভ এই রহস্যের সমাধান-স্থত্রের সন্ধান দিলেন। শুধু সন্ধান দিলেন বললে ভুল হবে, তিনি প্রয়োগশালায় পরীক্ষা-নিরীক্ষা করে তাঁর যুক্তি প্রমাণিত

করলেন। তাঁর যুক্তি 'পূর্বনির্ধারণতত্ত্বকে' খণ্ডন করল। তা বলে, কার্যকারণ সম্পর্কের অবশ্যত্বাবিতাকে অস্বীকার করল না।

পরিবেশকে পাতলভ দুই দিক থেকে বিচার করলেন। একটা মোটামুটি স্থান এবং আপেক্ষিকভাবে স্থায়ী দিক, আর একটা পরিবর্তনশীল দিক: পরিবেশের এই দুই দিকের সঙ্গে অভিযোজন দুই ধরনের রিফ্লেক্স বা স্বায়-প্রক্রিয়ার কাজ। এরা কিন্তু পরস্পর সম্পর্কিত, মোটেই নিরপেক্ষ নয়।

প্রাকৃতিক পরিবেশ কম-বেশী একই রকম থাকতে পারে হাজার হাজার বছর ধরে। কোনো প্রাণী জাতির পক্ষে—অনেকদিন ধরে এই ধরনের পরিবেশের সঙ্গে মানিয়ে নিয়ে টিঁকে থাকা অপেক্ষাকৃত সহজ। পাতলভের মতে এই অভিযোজন সম্পাদিত হয়—আন্কন্ডিশন্ড রিফ্লেক্স দ্বারা। আন্কন্ডিশন্ড রিফ্লেক্স বংশগত ও অপরিবর্তনীয়। এদের মোটামুটি দুই ভাগে ভাগ করা যায়। বংশধারা বন্ধক বা যৌন রিফ্লেক্স আর ব্যক্তি সংরক্ষক রিফ্লেক্স, যেমন খান্থ রিফ্লেক্স ও আত্মরক্ষামূলক রিফ্লেক্স। উদাহরণ অনেক দেওয়া যেতে পারে। গলায় কোনকিছু বাইরের জিনিয় ঢুকলে কাশি হয়, এই জিনিয়টাকে বের করে দেওয়া এই কাশির উদ্দেশ্য। তেমনি ইঁচি হয় নাকের ভেতর কোনকিছু যদি ঢোকে। মুখে খাবার ঢুকলে লালা নিঃসরণ হবেই, ও খাবারটা গলাধঃকরণ করবার চেষ্টা আপনা থেকেই হবে। এগুলো সরল আন্কন্ডিশন্ড রিফ্লেক্স। আবার প্রাণীজগতে অনেক জটিল আন্কন্ডিশন্ড রিফ্লেক্স আছে। অনেকগুলো সরল রিফ্লেক্স একটার পর একটা শৃঙ্খলাবদ্ধভাবে ঘটতে থাকে—ফলে দেখতে পাই মৌমাছি ও পিঁপড়ের স্মৃক্ষাতি-সূক্ষ্ম স্থাপত্য শিল্পের নির্দর্শন, কয়েক জাতীয় পাখীর আকাশ পথে হাজার মাইল অতিক্রমণ।

মাকড়সার জাল বোনা, বাবুই পাখীর বাসা তৈরী,—এগুলোও আন্কন্ডিশন্ড রিফ্লেক্সের জটিল বিদ্যাস। সাধারণভাবে একে সহজাত প্রযুক্তি বলা হয়। পাতলভ রিফ্লেক্স কথাটি ব্যবহার করলেন উদ্দেশ্যমূলকভাবে। রিফ্লেক্স কথাটির মধ্যে কার্য-কারণ সম্পর্কের ইঙ্গিত রয়েছে। শৃঙ্খলাবদ্ধ অনেকগুলি সরল আন্কন্ডিশন্ড রিফ্লেক্সের বিদ্যাস থেকে এইসব আপাততৃষ্ণিতে কঠিন ও জটিল কাজ কিভাবে সম্পন্ন হতে পরে, পাতলভ এই রিফ্লেক্স কথাটি ব্যবহার করে সে সম্বন্ধে অনেকটা হদিশ দিলেন। তিনি বললেন, "the chain-like character of the process, the compounding of a complex effect from simple components, whereby the end of one action is the stimulus for the beginning of another"—দিয়ে এই ধরনের অঙ্গাঙ্গীসংযুক্ত অতি সূক্ষ্ম ব্যবহারেরও ব্যাখ্যা করা যায়। একটি সরল রিফ্লেক্সের শেষ প্রক্রিয়া অপর একটি রিফ্লেক্সের উদ্দীপক হিসেবে কাজ করে—পাতলভের এই ধারণা—জটিল ও দীর্ঘস্থায়ী সহজাত প্রযুক্তিমূলক ক্রিয়াকলাপের রহস্য-ব্যবনিকা উয়েচন করল। এই আন্কন্ডিশন্ড রিফ্লেক্স প্রাণীর প্রাথমিক অভিযোজন ব্যবস্থা [adaptive mechanism]। একক ও জাতিগতভাবে এই রিফ্লেক্স প্রাণীর পক্ষে অত্যাবশ্যক। এ ছাড়া বাঁচা অসম্ভব। নিম্নমস্তিক [sub cortex] এই রিফ্লেক্সের নিয়ন্ত্রক।

প্রাকৃতিক পরিবেশ যদি পরিবর্তনশীল না হত—এই রিফ্লেক্সের সাহায্যেই প্রাণী টিঁকে থাকতে পারত। অবশ্য উদ্বর্তন বা বিবর্তন সম্ভব হত না। কিন্তু সব প্রাণীর পরিবেশই মাত্র আপেক্ষিকভাবে স্থায়ী। পরিবেশের বিভিন্নতা তো আছেই—তাছাড়া পরিবেশ নিয়ত বদলায়। খাতু মুখের কাছে পাওয়া যায় না, খুঁজে নিতে হয়। আভারক্ষা সবসময়ে সম্ভব নয় বলে যতদূর সম্ভব বিপদকে এড়িয়ে চলতে হয়। ঘোনসঙ্গীও প্রয়োজনমত জুটিয়ে নিতে হয়। এসবের জন্য—পরিবর্তনশীল প্রকৃতির সঙ্গে মানিয়ে নেবার জন্যে—আন্কন্ডিশন্ড রিফ্লেক্স বিশেষ কোনো কাজে লাগে না। আন্কন্ডিশন্ড রিফ্লেক্সের স্থায়িত্ব ও অনড়ত্ব পরিবর্তনশীল জগতের সঙ্গে অভিযোজন-কার্যের সহায়ক না হয়ে অস্তরায় হয়ে দাঁড়ায়।

আমরা জানি অনাদিকাল থেকেই প্রাণীজগতে বিবর্তন ঘটে আসছে। প্রকৃতির সঙ্গে নিজেকে কোনোমতে মানিয়ে নিয়ে শুধু টিঁকে থাকাই প্রাণীজগতের ইতিহাস নয়। পরিবর্তনের সঙ্গে তাল রেখে একক জীবনে সে বেঁচে থেকেছে—আবার এইভাবে নতুন গুণের অধিকারী হয়ে মেই গুণ সন্তান-সন্ততিতে সংক্রান্তি করেছে। এই প্রয়োজনে প্রাণীর স্বায়ত্ত্বে এমন এক ব্যবস্থার নিশ্চয়ই উদ্ভব হয়েছে যার ফলে সতত পরিবর্তনশীল পরিবেশের সঙ্গে অভিযোজন সম্ভব সে ব্যবস্থা আন্কন্ডিশন্ড রিফ্লেক্সের বিপরীতধর্মী নিশ্চয়ই। এই ব্যবস্থায় থাকবে দরকারমত নতুন গুণ বা ধর্মের উন্মেশ ও বিলোপ। পরিবেশের প্রয়োজনে প্রাণী নতুন ধর্ম আয়ত্ত করবে, সে ধর্ম হবে অস্থায়ী ও পরিবেশসাপেক্ষ। প্রয়োজন ফুরোলে—এই ধর্মের বিলোপ ঘটবে, এবং নতুন প্রয়োজনে আবার নতুন ধর্ম গড়ে উঠবে। ঠিক এই ধরনেরই ব্যবস্থা রয়েছে পাতলত আবিস্তৃত কন্ডিশন্ড রিফ্লেক্স। খাতু, সঙ্গী বা বিপদের সঙ্গে—মন্তিকে নতুন সাময়িক সংযোজন ঘটে নতুন ধর্মের, নতুন প্রতিক্রিয়ার উদ্ভব হয়। আবার সঙ্গে যখন থাকে না, সাময়িক সংযোজন বিনষ্ট হয়,—হয় নতুন প্রতিক্রিয়ার বিলোপ। কন্ডিশন্ড রিফ্লেক্সের নিয়ন্ত্রণ-কর্তা গুরুমন্তিকের উপরিভাগ। যাকে বলি *cerabral cortex*।

ঢুই পরিবেশের সঙ্গে অভিযোজনের এই ঢুই প্রায় বিপরীত ধর্মী ব্যবস্থার ফলে প্রাণী পরিবেশের প্রতিটি স্থানস্থানে পরিবর্তনের সঙ্গে অতি নিপুণভাবে নিজেকে মানিয়ে নিতে পারে। এই ঢুই রিফ্লেক্স ব্যবস্থা পরস্পর নিরপেক্ষ নয়, একথা বিশেষভাবে প্রণিধানযোগ্য।

এই ঢুই ব্যবস্থা নিগৃতভাবে সম্পর্কিত ও এই সম্পর্ক কয়েকটি নির্দিষ্ট স্থলে আবদ্ধ। প্রয়োগ-শালায় পরীক্ষা-নিরীক্ষা মারফত পাতলত সেটা প্রমাণ করলেন।

কোন কুকুরের মুখে যদি থানিকটা তরল এ্যাসিড ঢেলে দেওয়া যায়, কুকুরটি বিশেষ অঙ্গভঙ্গী করে প্রথমে এ্যাসিডটা মুখ থেকে বের করে দেবে। সঙ্গে-সঙ্গে তার মুখ-গহ্বরে প্রচুর পরিমাণে লালা আসতে থাকবেঃ উদ্দেশ্য এ্যাসিডকে আরও তরলীকৃত করে মুখ থেকে সম্পূর্ণভাবে ধূয়ে বের করে দেওয়া। এটা একটা আভারক্ষামূলক আন্কন্ডিশন্ড রিফ্লেক্স। কুকুরের জাতিগত বৈশিষ্ট্য—জন্মলক্ষ স্থায়ী ক্ষমতা। এর জন্য নার্ভত্বে কোন নতুন পথ তৈরীর প্রয়োজন নেই। মাত্র ঢুভাবে এ ক্ষমতার বিনাশ ঘটতে পারে। মুখপেশীর চেষ্টাবহা (motor nerve) নার্ভ ও

লালা নিঃসরক গ্রহিত [salivary glands] বহির্বহা [efferent] নার্ভগুলো কেটে দিলে অথবা কেন্দ্রীয় স্নায়ুত্ত্বের অংশবিশেষ [যেখানে অস্তিত্ব নার্ভ থেকে এই উদ্দেজনাশ্রোত বহির্বহা নার্ভে সংক্ষারিত হয়] নষ্ট হলে—এই প্রতিক্রিয়া ঘটবে না।

এখন ধরুন, কয়েকবার এ্যাসিড মুখে ঢালবার ঠিক আগে একটা ঘট্টা বাজানো হল। কিছুক্ষণ পরে শুধু ঘট্টা বাজালেই পূর্ববর্ণিত প্রতিক্রিয়াগুলো দেখা যাবে। সেই মাথামুখের পেশীর সংকোচন, সেই লালা নিঃসরণ—ঠিক আগেরবাবের মত। এবার কন্ডিশন্ড রিফ্লেক্স তৈরী হয়েছে। এই রিফ্লেক্স ও লালাগ্রহী ও মুখের পেশীর চেষ্টাবহা নার্ভগুলো কেটে দিলে—দেখা যাবে না। তবে এবাবের বিশেষত্ব এই যে, শ্ববগেন্ড্রিয়ের সঙ্গে মস্তিষ্ক-সংযোগকারী অন্তর্বাহী [afferent] নার্ভগুলো বিচ্ছিন্ন করে দিলেও এই রিফ্লেক্স আর দেখা যাবে না।

নতুন একটি নার্ভ-পথ তৈরী হয়েছে এক্ষেত্রে। ঘট্টা না বাড়িয়ে যদি আলো দেখান হত তবে এই নার্ভ-পথ তৈরী হত দর্শনেন্ড্রিয়ের সঙ্গে। তেমনি শ্ববগেন্ড্রিয়ের সঙ্গেও নার্ভ-পথ তৈরী হতে পারত। মোটকথা, দূর থেকে উদ্বীপকগ্রাহী যে কোনো ইন্ড্রিয়ের সঙ্গেই এ সংযোজন সম্ভব।

এক্ষেত্রে কেন্দ্রীয় স্নায়ুত্ত্বের উচ্চতম অংশে—যাকে গুরুমস্তিষ্ক বলা হয়, এক নতুন ধরনের জটিল প্রক্রিয়া সংঘটিত হয়েছে। শ্ববগেন্ড্রিয়ের অন্তর্বাহী নার্ভপথের সঙ্গে আনকন্ডিশন্ড রিফ্লেক্সের লালা নিঃসরক ও পেশীসঞ্চালক ক্রিয়াকলাপের সংযোগ ঘটেছে। আ্যাসিডের সংক্ষেতের সঙ্গে মুক্ত হয়েছে আনকন্ডিশন্ড রিফ্লেক্স। অনড নিঃমস্তিষ্কের ফ্রমতা নেই এই যোগাযোগ। এই নতুন স্নায়ুপ্রক্রিয়া সংঘটিত করবার। গুরুমস্তিষ্কের বিশেষ ধর্মযুক্ত নার্ভকোষের এই ফ্রমতা থাকার দরুন, সম্ভব হয়েছে এই ধরনের যোগাযোগ—কন্ডিশন্ড রিফ্লেক্সের উন্নত। গুরুমস্তিষ্ক নষ্ট হলে কন্ডিশন্ড রিফ্লেক্স বিলুপ্ত হয়। এটাই প্রমাণ করে যে গুরুমস্তিষ্ক কন্ডিশন্ড রিফ্লেক্সের নিয়ন্ত্রক।

আনকন্ডিশন্ড উদ্বীপকের সঙ্গে সঙ্গে কন্ডিশন্ড উদ্বীপক বা সঙ্গেত কয়েকবার মস্তিষ্কে পৌঁছলে তবেই কন্ডিশন্ড রিফ্লেক্স তৈরী হয়। অবশ্য পুরনো কন্ডিশন্ড রিফ্লেক্সের ডিস্টিনেশন নতুন বণিশন্ড রিফ্লেক্স গড়ে উঠতে পারে। এই তথ্যের বিশেষ তাৎপর্য আছে। বন্ডিশন্ড রিফ্লেক্স ব্যবস্থা যদি আনকন্ডিশন্ড রিফ্লেক্স ব্যবস্থার সঙ্গে নিঃসম্পর্কিত ও নিরপেক্ষ হত—তা হলে প্রাণীর পক্ষে অপ্রয়োজনীয় হাজার হাজার অর্থহীন উদ্বীপক মস্তিষ্ককে অস্থির করে তুলত। ফলে ঘট্ট দারুণ বিশৃঙ্খলা ও অনর্থক শক্তির অপচয়। কন্ডিশন্ড রিফ্লেক্স ব্যবস্থা এমনভাবে আনকন্ডিশন্ড রিফ্লেক্স ব্যবস্থার সঙ্গে সম্পৃক্ত যে প্রাণীর প্রতিটি প্রতিক্রিয়াই সাধারণতঃ উদ্বেশ্যমূলক ব্যক্তিস্বার্থ বা জাতি স্থার্থের পরিপোক হয়ে ওঠে। পরিবেশের সেইসব সঙ্গেতেই মাত্র প্রাণী সাড়া দিয়ে থাকে, যেগুলো তার পক্ষে বিশেষ অর্থপূর্ণ।

কন্ডিশন্ড রিফ্লেক্সের এই বৈশিষ্ট্য প্রাণীর অভিযোজন ফ্রমতার চরম উন্নতির পরিচায়ক। এই সম্পর্কে পাতলভ বলেছেন—“The nervous system is an inexpressibly complex and

delicate instrument for relations and connections between the numerous parts of a living organism and between the organism, as a most complex system, and the infinite number of outward factors which may influence it. If, at present, the switching on and off of an electric current has become a most common technical device in our daily usage, surely there is no reason to argue against the realisation of the same principle in the most wonderful instrument that we are now discussing."



## আমেরিকা যুক্তরাষ্ট্রে শিক্ষা ব্যবস্থায়

### ক্রয়েড বাদ ও প্রয়োগবাদ

প্রমোদরঞ্জন সেনগুপ্ত

যে কোনো যুগে, যে কোনো দেশে তার দর্শন, সংস্কৃতি, সভ্যতা এবং মানব-জীবন ও প্রকৃতি সম্বৰ্ধীয় ধারণাগুলি কতকগুলি চিহ্নসমষ্টিতে কেন্দ্রীভূত হয়, যা মোটামুটিভাবে তৎকালীন সমাজ মেনে নেয়। এই সাধারণ দর্শনের একটা সম্প্রসারণ স্বরূপ শিক্ষাদর্শন সমাজের মূলাবোধকে বাস্তবে রূপায়িত করার চেষ্টা করে। সেইজন্য একটা বিশিষ্ট সমাজের সাধারণ শিক্ষার যুক্তিসিদ্ধ ভিত্তি (rationale) তার দর্শনে ও সমাজ-বিজ্ঞানেই অস্তিনিহিত থাকে। বলা বাহ্য, শিক্ষার লক্ষ্য ও প্রক্রিয়া, উদ্দেশ্য ও বিষয়বস্তু, সবই নির্ধারিত হয়, যাঁরা সমাজে কর্তৃত করেন তাঁদেরই দ্বারা।

পক্ষান্তরে, শিক্ষার্থীদের প্রবণতা, ক্ষমতা, হিতাহিত জ্ঞান, বিভিন্ন শিক্ষা প্রণালীর উৎকর্ষ এবং এইসব সম্পর্কিত আরও নানা বিষয় শিক্ষামনস্তকের অন্তর্গত। শিক্ষার মনস্তাত্ত্বিক ভিত্তি মাঝের ব্যবহারের (behaviour) বৈজ্ঞানিক জ্ঞানের উপর প্রতিষ্ঠিত বলে দাবি করা হয়। শিক্ষাদর্শন, সমাজ-বিজ্ঞান ও শিক্ষা-মনস্তক, বিভিন্ন বিষয়বস্তু হলোও, পরস্পরের সঙ্গে অঙ্গাঙ্গভাবে জড়িত। যে কোনো দেশের শিক্ষাব্যবস্থাকে সেই দেশের দার্শনিক, রাজনীতিক, অর্থনীতিক, মনস্তাত্ত্বিক, সামাজিক ও নৈতিক দর্পণ বললে কিছুমাত্র ভুল হবে না। এই শিক্ষাব্যবস্থাতে খোঁজ করলেই পাওয়া যাবে সেই দেশের চরম মূলাবোধের মাপকাঠি। আরও একটি কথা এই যে, সমাজ পরিবর্তনের সঙ্গে সঙ্গে দেশের শিক্ষানীতির পরিবর্তন ঘটে থাকে।

আমেরিকার সমাজ কিভাবে তার শিক্ষাদর্শনে ও তিবিপ্রিত হয়েছে, তার কিছুটা আলোচনা এই প্রবন্ধের উদ্দেশ্য। কিছুদিন পূর্ব পর্যন্তও আমেরিকার শিক্ষাব্যবস্থাকে অনেকেই জগতে শ্রেষ্ঠ শিক্ষাব্যবস্থা বলে মেনে নিয়েছিলেন। আমেরিকার শিক্ষাব্যবস্থা বিচার করে যে তাঁরা এই সিদ্ধান্তে এসেছিলেন তা নয়; একটা ভাস্ত মনস্তাত্ত্বিক কারণেই তাঁদের এই ধারণা জন্মেছিল। তাঁরা ধরেই নিয়েছিলেন যে, যেহেতু আমেরিকা শিল্প-বাণিজ্য সব থেকে অগ্রসর জাতি, সেই কারণে তার শিক্ষাব্যবস্থাও সবথেকে উন্নতই হবে, কেননা শিক্ষায় উন্নত না হলে শিল্পে অগ্রগতি হবে কি করে?

যাইহোক, গত শতাব্দীতে আমেরিকার শিক্ষাবিদ্রূপ ইয়োরোপের শিক্ষাবিদদের মত বিশ্বাস করতেন যে মনকে সুশৃঙ্খলাবদ্ধভাবে তৈরি করাই শিক্ষার অগ্রতম ওধান উদ্দেশ্য; মাঝের বুদ্ধিকে

এইভাবে বৰ্ধিত ও উৎকৰ্ষিত কৰতে পারলেই, মে সকল অবস্থায় জীবনে সার্থকতা অৰ্জন কৰতে পারবে। কাজেই ইয়োৱাপেৰ গ্যায় আমেৰিকাতেও ভাষা, সাহিত্য, ইতিহাস, ভূগোল, অক্ষশাস্ত্র ও লাতিন, গ্ৰীক শেখানো, অৰ্থাৎ ক্লাসিকাল শিক্ষার উপরই জোৱ দেওয়া হত। এই শিক্ষার অপৰ নাম ছিল লিবেৱাল শিক্ষা। এট ব্যবস্থায় মাঝুৰেৰ সৰ্বাঙ্গীণ শিক্ষা ও বিশেষ কৰে নৈতিক চৰিত্ব গঠনেৰ উপৰ এবং প্ৰাচীন ভাষা শিক্ষার উপৰে খুবই জোৱ দেওয়া হত।

কিন্তু দ্রুত শিল্প-বিপ্লবেৰ ফলে সামাজিক পৰিৱৰ্তনও দেখা দিল, নতুন শিক্ষা ব্যবস্থার প্ৰয়োজন হয়ে পড়ল। উনবিংশ শতাব্দীৰ শেষ দিকে আমেৰিকায় একদল দার্শনিক ও মনতাত্ত্বিক পুৱাতন শিক্ষানীতিকে চ্যালেঞ্জ কৰলেন। এৰা নিজেদেৱ নাম দিলেন Pragmatist বা প্ৰয়োগবাদী। এদেৱ প্ৰধান পুৱাহিত হেন্ৰী জেমস বলেন :

“Pragmatism does not stand for any special result. It is a method only. It is an attitude of orientation. The attitude of looking away from first things, principles, ‘categories’, supposed necessities ; and looking toward last things, fruits, consequences, facts. It has no dogma and no doctrine save its methods.” (Pragmatism, 1908)

জেমসেৰ পৰ আসলেন ডিউলী। বহু দার্শনিক গৰ্হ, প্ৰবন্ধ ও প্ৰচাৱেৰ মাধ্যমে ডিউলী প্ৰয়োগবাদকে বিংশ শতাব্দীৰ আমেৰিকায় একচেটিয়া পুঁজিবাদেৰ শিক্ষা-ধৰ্মে পৰিণত কৰলেন। ডিউলী প্ৰয়োগবাদকে কোনো কোনো সময় Instrumentalism অথবা experimentalism নাম দিয়েছেন। উনবিংশ শতাব্দীৰ প্ৰথমাৰ্দ্দী (১৯৫২ সালে ডিউলীৰ মৃত্যু হয়) তিনিই ছিলেন আমেৰিকায় শিক্ষাক্ষেত্ৰে মহাশূলক ও আনন্দকুণ্ডলী কিং।

যে সময়ে আমেৰিকায় প্ৰয়োগবাদ তাৰ প্ৰত্বাৰ বিস্তাৱ কৰতে শুৰু কৰেছে, ঠিক সেই সময় ইয়োৱাপে ফ্ৰয়েডবাদেৰ আৰ্ভিবাৰ। প্ৰয়োগবাদ ও ফ্ৰয়েডবাদ একচেটিয়া পুঁজিবাদ-বৰ্কেৰ দুটি শাখা। আমেৰিকায় এদেৱ মিলন ঘটতে বিলম্ব হল না। প্ৰয়োগবাদে পুষ্টি একদল মনস্তাত্ত্বিক ফ্ৰয়েড-অ্যাডলাৰ ইউকে লুকে নিলেন ও নিজেদেৱ নৃত্ব নামকৰণ কৰলেন—প্ৰগতিবাদী (progressive) শিক্ষাবিদ। ফ্ৰয়েডবাদও আমেৰিকায় এইভাবে প্ৰভৃত শক্তি সঞ্চয় কৰে ইয়োৱাপে প্ৰত্যাবৰ্তন কৰে ধৰ্মসোম্পূৰ্ণ ধনবাদী সভ্যতাৰ ধৰ্মশূলকৰ আসনে জাঁকিয়ে বসল এবং সংগীৱৰে পশ্চিমী সংস্কৃতিৰ বিভিন্ন শাখা প্ৰশাখায় সাহিত্য, কবিতায়, উপন্যাসে, নাটকে, শিল্পে, দৰ্শনে, শিক্ষায় প্ৰতিটি ক্ষেত্ৰে, প্ৰত্যক্ষ ও পৰোক্ষভাৱে প্ৰত্বাৰ বিস্তাৱ লাভ কৰতে লাগল।

ফ্ৰয়েডীয় মনঃসমীক্ষা আমেৰিকায় শিক্ষাক্ষেত্ৰে একটা বিপৰ্যয় ঘটিয়ে দিল। মানব-মনেৰ চিৱাচৰিত ধাৰণাকে হটিয়ে দিয়ে তাৰ স্থান অধিকাৱ কৰে বসল ফ্ৰয়েডীয় Psyche--যাৰ মূল শক্তি Libido হল প্ৰধানত মাঝুৰেৰ ইচ্ছাশক্তি (will) কথাটি লাতিন থেকে নেওয়া হয়েছে—যাৰ অৰ্থ কাম-প্ৰবৃত্তি। ফ্ৰয়েডীয় Libido হল মাঝুৰেৰ তীব্ৰ আকাঙ্ক্ষা, বিশেষ কৰে কামপ্ৰবৃত্তি চৰিতাৰ্থ

করার আগ্রহ এবং এইটাই হল ফ্রয়েডের মতে মানুষের সর্বপ্রকার কর্মপ্রচেষ্টার মূল উৎস, সর্ব-প্রাথমিক বাস্তব মত্য। বিশ্বজগত, মানবসমাজ, মানুষের চিন্তাজগত, মানুষের আদর্শ ও মূল্যবোধ এই সবকিছুই হয়ে গেল গোণ।

ফ্রান্সেড, তাঁর ইয়োরোপীয় শিশুরা ও আমেরিকার 'প্রগতিবাদী' মনস্তাত্ত্বিকরা 'বৈজ্ঞানিক-তাবে' দেখাবার চেষ্টা করলেন যে, যা নিয়ে মানুষ গব অনুভব করে—বুদ্ধিমত্তি, বিচারশক্তি, নীতিশাস্ত্র, মূল্যবোধ—এসব কিছুর অন্তরালে রয়েছে একটা গুপ্ত, অন্ধকারাচ্ছন্ন, দানবীয় শক্তি যাকে বশ করা যায় না, শৃঙ্খলাবদ্ধ করা যায় না, যে শক্তি মানুষকে তার অজ্ঞাতে নিগৃঢ়ভাবে ও অপ্রত্যাশিতভাবে চালনা করে, ও তার দ্বারা তার কর্ম, ব্যবহার ও জীবন নির্ধারিত হয়; শিক্ষার দ্বারা মানুষের বুদ্ধিমত্তি, নৈতিক চরিত্র ও তার বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিভঙ্গীর যতই উৎকর্ষ সাধন করা হোক না কেন, সে এমন একটা স্থানে এসে পৌঁছবে যেখানে একটা অজ্ঞাত ও অর্যোক্তিক শক্তি এসে তার দৃষ্টি আচ্ছন্ন করে ফেলবে।

প্রগতিবাদীরা আরও বললেন, যে যদি জগৎ কোনো শাশ্বত ও যুক্তিযুক্তি নিয়ম ও শৃঙ্খলার অধীন না হয়, যদি কোনো নৈতিক শক্তির দ্বারা বিশ্ব চালিত না হয়, তাহলে মানুষের আচরণের জন্যও কোনো প্রকারের সঠিক নিয়মকালুন আগে থাকতে বেঁধে দেওয়া যেতে পারে না। প্রত্যেক মানুষকে তার বাস্তব জীবনে ঘাটপ্রতিঘাতের মধ্য দিয়ে তার জীবনকে বিকশিত করার জন্য ও সার্থক করার জন্য তার আচরণের ছাঁচ তৈরি করে নিতে হবে। প্রত্যেক মানুষই স্বয়ংসম্পূর্ণ, একেবারে একমেব দ্বিতীয়ম—সে কেবলমাত্র তার নিজের জীবনের অভিজ্ঞতা ও নিয়মের দ্বারা চালিত হবে। তার মূল্যবোধ তাকে নিজেকেই সৃষ্টি করে নিতে হবে। অগ্লোকের সৃষ্টি মূল্যবোধ তার সম্বন্ধে অচল।

এই মতবাদের উপর ভিত্তি করে আমেরিকায় যে শিক্ষা পদ্ধতি গড়ে উঠল, ডিউয়ী তার দার্শনিক ব্যাখ্যা দিয়ে যেতে লাগলেন। তিনি বললেন, পরিবর্তনশীল জগতে সব কিছুর মতো মানুষও সব সময় বদলাচ্ছে, ও জীবনে আমরা সর্বদা নতুন নতুন পরিস্থিতির সম্মুখীন হচ্ছি, স্বতরাং মানুষের জীবনটা হচ্ছে নতুন নতুন পরিস্থিতির সঙ্গে স্ববিহুস্ত করে নেওয়ার (adjustment) একটা অবিরাম প্রচেষ্টা। [এই প্রসঙ্গে স্মরণ রাখা প্রয়োজন যে ডিউয়ী ও প্রগতিবাদীরা যে পরিবর্তনের কথা বললেন তা হেগেলীয় বা মার্ক্সীয় দ্বন্দ্বমূলক পরিবর্তন নয়—যা

(১) এই প্রসঙ্গে Bertrand Russell তাঁর History of Western Philosophyতে বলেছেন (পৃঃ ১৫৯): "In one form or another, the doctrine that will is paramount has been held by many modern Philosophers, notably Nietzsche, Bergson, James, and Dewey. It has, moreover, acquired a vogue outside the circles of professional philosophers. And in proportion as will has gone up the scale knowledge has gone down. This is, I think, the most notable change that has come over the temper of philosophy in our age.

সমাজকে একটা নৃতন ও উচ্চতর সমন্বয়ের ( synthesis ) দিকে নিয়ে যায়। প্রয়োগবাদীদের কথা হল বর্তমান ধনবাদী সমাজের মধ্যেই নিজেকে খাপ খাইয়ে—( adjust ) নিতে হবে। ]

প্রয়োগবাদীরা যে নতুন শিক্ষানীতি দাঁড় করালেন তার মূলকথা হল একচেটিয়া-ধনবাদী সমাজে খাপ খাইয়ে নেবার শিক্ষাব্যবস্থা। পূর্ববর্তী সমাজে ছিল ছোট ছোট স্বাধীন শিল্পপতিদের ( entrepreneurs ) যুগ ; তারাই সমাজে কর্তৃত করত। তাদের শিক্ষার উদ্দেশ্য ছিল মানুষকে স্বাধীন নাগরিক করে গড়ে তোলা ও তাদের শিক্ষানীতি ছিল লিবেরাল শিক্ষা। সেই যুগেও বুর্জোয়া সমাজ ছিল ব্যক্তিকেন্দ্রিক। সে যুগের বুর্জোয়া দর্শন ছিল মিল, স্পেনসার, ডারউইনের জনহিতকর প্রয়োজন বাদ ( utilitarianism )—যে দর্শনে ব্যক্তিবাদের সঙ্গে সমাজ কল্যাণের অন্তর্ভুক্ত একটা যোগাযোগ স্থাপনের প্রচেষ্টা ছিল। তখনকার দিনে বুর্জোয়ারা সমাজ কল্যাণের সঙ্গে সামঞ্জস্য রেখে ব্যক্তিস্বার্থকে অন্ততঃ আলোকসম্পন্ন ( enlightened self-interest ) করতে চেয়েছিলেন। কিন্তু এখন সে যুগের পরিবর্তন ঘটেছে। বর্তমান যুগ হল একচেটিয়া ধনবাদের যুগ ; একচেটিয়া মূলধনের মালিকরাই হলেন বর্তমান আমেরিকার সমাজের হর্তাকর্তা বিধাতা। পুরাতন শিক্ষা পদ্ধতি বর্তমানে অচল ; আজকার নিছক উলঙ্গ ব্যক্তিবাদের পরিস্থিতির উপর্যোগী নতুন শিক্ষা পদ্ধতির প্রয়োজন।

প্রয়োগবাদীরা তারস্বরে পুরাতন লিবেরাল শিক্ষাকে বরবাদ করে দিলেন। কিন্তু তাঁরা বাথটাবের জলের সঙ্গে শিশুটিকেও নর্দমায় ফেলে দিলেন। তাঁরা অনেক গুরুগতীর দার্শনিক কথা বললেন বটে, কিন্তু কোনো নির্দিষ্ট শিক্ষাদর্শন দিতে পারলেন না। তাঁদের সব কিছুই হল নেতৃত্বাচক। পুরাতন মূল্যবোধকে তাঁরা ধ্বংস করলেন, কিন্তু নতুন মূল্যবোধের জন্ম দিতে অক্ষম হলেন। এত বহুবার্ষের পর তাঁদের মূল বক্তব্য হল ‘খাপ খাইয়ে নাও’।

কিন্তু খাপ খাইয়ে নেওয়ার শিক্ষা-পদ্ধতিটা কি ? স্কুল, কলেজে এই মতবাদ কি ভাবে প্রয়োগ হল ? এইসব প্রয়োগ-বাদীদের মতে সব থেকে ভাল শিক্ষাব্যবস্থা হল সেই শিক্ষা ব্যবস্থা, যাতে সব মানুষের প্রয়োজনীয়তা পূরণ করার জন্য প্রত্যেক ব্যক্তির চাহিদা অনুযায়ী পার্টক্রম ও বিষয় বস্তু প্রবর্তন করা ; যার দ্বারা প্রত্যেকটি শিক্ষার্থী নিজের কৃচি, প্রবণতা, ইচ্ছা অনুসারে নিজের ব্যক্তিত্বের বিকাশ লাভের স্থূলগত পেতে পারে। প্রগতিবাদীরা বললেন বিষয়বস্তুগুলিকে ইতিহাস ভূগোল, অঙ্গশাস্ত্র ইত্যাদি এইরকম নির্দিষ্ট ভাবে ভাগ করে দিলে চলবে না ; বরং এগুলিকে এমন ভাবে নতুন করে সাজাতে হবে, এবং সমাজের পরিবর্তনের সঙ্গে সঙ্গতি রেখে আরও এমন প্রচুর বিষয় বস্তু প্রবর্তন করতে হবে, যে প্রত্যেক শিক্ষার্থী নিজের ব্যক্তিত্ব অনুযায়ী তার থেকে বেছে নেবার স্থূলগত পেতে পারে। এই নতুন শিক্ষা পদ্ধতির তাঁরা নাম দিলেন “শিশুকেন্দ্রিক” (child centred) শিক্ষা। পূর্বে ছিল জানার্জিন করা শিক্ষার উদ্দেশ্য, এখন শিক্ষার উদ্দেশ্য হল growth of the whole child। হেনরী জেমসের কথায়, “First things” “Principles,” মূল্যবোধের আর কোনো প্রয়োজনীয়তা নেই ; “Last things”, “Fruits” এর প্রতি জোর দিতে হবে ; প্রত্যেক শিশুর জীবনকে সার্থক করে তুলতে হবে, সফল করতে হবে। আর

আমেরিকায় সফলতার মাপকাঠি হল ডলার অর্জন করা—যে যত বেশী ডলার অর্জন করতে পারবে সে তত বেশী সফল হবে। ডলারই হল জীবনের চৰম উদ্দেশ্য, last thing, fruit।

প্রগতিবাদী শিশুকেন্দ্রিক শিক্ষা অনুযায়ী যদি কোনো শিশু মনে করে যে পোকার ও ব্রিজ খেলেই তার জীবন বিকাশ লাভ করবে, সে জীবনে সফলতা অর্জন করবে, তাহলে স্কুলে তাকে পোকার খেলাই শেখাতে হবে। অঙ্গশাস্ত্র, বিজ্ঞান সাহিত্য, এসব তাকে না শিখলেও চলবে। আমেরিকার একজন প্রধান শিক্ষাবিদ, অধ্যাপক উডরিং এই “প্রগতিবাদী শিক্ষা” সমন্বে বলেছেন :

“যে আমেরিকান সমাজে জ্ঞান-বিজ্ঞান চৰ্চার চাইতে ফলাফল ও অর্থের মূল্যই জনসাধারণকে বেশী করে আকর্ষণ করছে, সেখানে এই শিক্ষা ব্যবস্থা যে প্রথম থেকেই জনপ্রিয় হবে তাতে আর আশ্চর্য কি ?” (Fourth of a Nation, p57)

বিংশ শতাব্দীর প্রথম থেকে, বিশেষ করে বিতীয় মহাযুদ্ধের পর থেকে, আমেরিকার প্রত্যেক স্কুল কলেজের মধ্যে রেখারেখি শুরু হয়ে গেল, কে কতবেশী পার্টক্রমের (course) প্রবর্তন করতে পারে। আমেরিকান সরকারের অফিস অব এডুকেশন হিসাব করে দেখেছেন সে সেখানকার স্কুল কলেজে ২১৪টি ‘কোর্স’ প্রবর্তন করা হয়েছে, যাতে পরীক্ষা দেওয়া যায় ও ডিপ্লোমা পাওয়া যায়। তার কয়েকটি নমুনা : Poker Playing, Birdge, Dating (অর্থাৎ ছেলে মেয়ের মধ্যে অন্তরঙ্গ ভাবে পরিচিত হবার বিষ্যা), Driving, Stage and Costume Design, Principles in Advertising Media, Office Management, Principles of Retailing, Methods in Minor Sports, Football, Indoor Games, Rest, Social Dancing, Marriage এবং এই ধরণের আরও কত কি ? বিষয়বস্তু গুলির মধ্যে আর ভেদো-ভেদ রইল না, সবগুলির মূল্যই সমান হয়ে গেল। ছাত্র ও শিক্ষকের নিকট ফিজিক্স, কেমিস্ট্রী, অঙ্গশাস্ত্র, সাহিত্য, ইতিহাসও যা, Dating, Poker Playing, Minor Sports ও তাই। এই দৃষ্টি ভঙ্গীর আমেরিকাতে একটা নতুন নামকরণও হল—Scientism !

আমেরিকার বর্তমান শিক্ষা সমন্বে বিখ্যাত লেখক ও শিক্ষাবিদ স্টেফেন লীকক্ বলেছেন এই শিক্ষা হচ্ছে শতকরা ১০ ভাগ সার বস্তু আর ৯০ ভাগ mixed wind and humbug। অধ্যাপক উডরিং উপরিউক্ত গ্রন্থে বলেছেন সে আমেরিকার বহু অভিজ্ঞ শিক্ষকদেরও এই এক মত। (পঃ ১৯৪)

কেউই অস্মীকার করবে না যে বর্তমান শিল্প-প্রধান জগতে পেশাদারী শিক্ষার বিশেষ প্রযোজন, কিন্তু সেটা সাধারণ শিক্ষাকে বাদ দিয়ে নয়। কিন্তু প্রগতিবাদীরা সাধারণ শিক্ষাকে বাদ দিয়ে বিকৃত পস্থায় পেশাদারী শিক্ষার দিকে ঝুঁকে পড়েছেন। আমেরিকার শিক্ষা তাঁট আজ হয়ে দাঁড়িয়েছে মতিক্ষ ও নৈতিক চরিত্রকে বাদ দিয়ে handminded। আর একটি কথা এই যে, আমেরিকা পেশাদারী শিক্ষার উপর এত জোর দেওয়া সহেও সেখানে আজ সমগ্র পশ্চিম ইয়ো-রোপের মত ডাক্তার, ইঞ্জিনিয়ার ও বিজ্ঞানীদের খুবই অভাব দেখা দিয়েছে।

আমেরিকার একজন প্রখ্যাত শিক্ষাবিদ অধ্যাপক রবার্ট হিচনস বলেছেন : “The cults of scepticism, presentism, scientism and antiintellectualism will lead us to despair, not merely of education but also of society.” ( Education For Freedom, 1943, p. 38)

আমেরিকার গভীর শিক্ষা সংকট আজ তার সমাজের বিভিন্ন ক্ষেত্রে কি ভাবে প্রকট হয়ে উঠেছে তা বারান্তরে আলোচিত হবে।

“Frustration and thwarted aspiration lead to the search for avenues of escape from a culturally induced intolerable situation ; or unrelieved ambition may eventuate in illicit attempts to acquire the dominant values. The American stress on pecuniary success and ambitions for all this invites exaggerated anxieties, hostilities, neuroses, and antisocial behaviour” (Robert. K. Merton,—American Sociological Review, Vol 3, 1938, p 680).

## মনরোগের কারণনির্ণয় (২)

মনোবিদ

মনরোগের, বিশেষ করে, নিউরোসিসের কারণ নির্ণয়ে ভাববাদী মনস্তাত্ত্বিক ও মনরোগ-বিদ্বের মতামত শুধুই যে ভাস্ত তাই নয়, সমাজের পক্ষে ক্ষতিকরও বটে। পূর্ববর্তী সংখ্যায় এ বিষয়ে আলোচনা করা হয়েছে। এই সব কান্ননিক অন্তর্দর্শন-জাত তত্ত্বকথা উদ্দেশ্য-মূলক বা অজ্ঞানতা প্রস্তুত এ নিয়ে তর্ক না করেও, একথা বলা চলে যে, আহুমানিক তত্ত্বকে তথ্য-সমর্থিত বৈজ্ঞানিক সত্য হিসাবে প্রচার করার মধ্যে প্রচারকদের বিশেষ স্বার্থ জড়িত আছে। এরিক ফ্রম যখন বলেন ফ্যাসিজম বা কমিউনিজমের আসল কারণ মানবন্ধনের অন্তর্নিহিত দুর্বলতা, নির্ভরশীলতা বা স্বাধীনতা-বিত্তিষ্ঠা,—তখন সামাজিক দৰ্দ, ও অস্থায় অবিচার থেকে সাধারণের দৃষ্টি সরিয়ে আনার প্রচেষ্টা বলে মনে হওয়াই স্বাভাবিক। যুক্তি বিগ্রহের আসল কারণ মানব মনের অন্তর্নিহিত ধ্বংসাত্মক বা আক্রমণাত্মক প্রবৃত্তি, একথা বলার মানে বিশেষ ধরনের দেউলিয়া সমাজব্যবস্থার পক্ষে ওকালতি নয় কি? যে অর্থ নৈতিক ব্যবস্থার ফলে শুধু পশুর মত কোনোরকমে বেঁচে থাকার প্রচেষ্টায় মাত্রকে পরস্পরের সঙ্গে অস্থায়কর প্রতিযোগিতা করতে হচ্ছে দিনবাত, যে ব্যবস্থায় ব্যক্তিগত মুনাফা সংগ্রহের নিরঙুশ অধিকার ও শোষণের অবাধ স্থয়োগ শুবিধা, সে ব্যবস্থায় মানুষের মনে—আক্রমণ বা ধ্বংসাত্মক ভাবের উন্মেষকে মনের অন্তর্নিহিত ক্রটি বলে চালানোর চেষ্টা শুধু ভুল নয়, বীতিমত অস্থায়। যাঁরা মানসিক রোগের চিকিৎসা করেন তাঁরা জানেন এই সব নিউরোটিক ভাবধারার জনক ও ধারক ও সমাজের উপরতলার শ্রেণী ও তাদের শোষণের সহায়ক মধ্যবিত্ত শ্রেণী; সমাজের শোষিত শ্রেণী এর জন্য দায়ী নয়। একজন আমেরিকান লেখক এই প্রসঙ্গে বলেছেন:—“The practices, ideas, morality and human relations that are destructive of people—and which ultimately are the cause of much mental illness—do not arise from the exploited class, the working people. They arise from the capitalist class and from the middle class to the extent that the latter aids, abets and shares in the exploitation of the working people.” আর এক ধরণের বিভ্রান্তিকর প্রচার সম্বন্ধে সাধারণের দৃষ্টি আকর্ষণ করা কর্তব্য মনে করছি। এই সমাজ ব্যবস্থায় স্থস্থিত ত্বরুদ্ধেতে পাওয়া যায়, স্থস্থমনা সত্ত্বিই বিরল। তার মানে কিন্তু এ নয় যে,

এরা সবাই নিউরোটিক। নিউরোসিস শব্দটি বিশেষ অর্থব্যঞ্জক—এক ধরণের রোগ। সাময়িক-তাবে মানসিক অস্থিরতা বা অশান্তি সকলেরই মনে দেখা দিতে পারে। বিশেষ কোন সংক্ষিপ্তনক পরিস্থিতিতে বা সমস্যার সম্মুখে অনেক স্বস্ত ব্যক্তির মনও বিকল হতে পারে; আবার নিজেরই চেষ্টায় বা পরিবেশের পরিবর্তনে—মানসিক স্থিতা ও স্বস্ততা, স্বাভাবিকতা ফিরে আসে। এদের নিউরোটিক আখ্যা দেওয়া অনুচিত। তাছাড়া এই বিপরীতধর্মী সমাজ-ব্যবস্থায় অজ্ঞবিস্তর উৎকেন্দ্রিকতা (eccentricity) ও অবিবেচনাপ্রবণতা (irrationality) অধিকাংশ মনেই সংক্ষারিত: এদের সকলকে নিউরোটিক ভাবলে ভুল হবে। সকলেই অঞ্চলিত নিউরোটিক—এ প্রচার অভিসন্ধিপ্রস্তুত। ধুক্ক বিশ্ব, বেকারী, সামাজিক অন্ধায়—এ সবের মূল নিউরোসিস—এই প্রতিক্রিয়াশীল তত্ত্ব সপ্তমান এ-প্রচারের অভিসন্ধি। কার্যকারণ সম্পর্কের এই বিপরীত ব্যাখ্যা সামাজিক জটিলিচার্যাত্তিকে দৃষ্টির আড়ালে রাখার এক হীন অপকোশল মাত্র।

ফ্রয়েড প্রমুখ পণ্ডিতদের মন-রোগতত্ত্ব বিচারের আর একটি দিক আছে। ফ্রয়েডের মতে নিউরোসিসের কারণ মানসিক দুর্দশ। জীবনধর্মী ও মৃত্যুধর্মী প্রবৃত্তির সংঘাত থেকে দুর্দের উৎপত্তি—এই হল মূল তত্ত্ব। পরবর্তী কালে তিনি বলেছেন—নিজাতনমনসংঘাত সহজাত প্রবৃত্তির সঙ্গে সামাজিক বিধিনিষেধের সংঘর্ষ থেকে মানসিক দুর্দশ তথা নিউরোসিসের উৎপত্তি। যেদিক দিয়ে বিচার করা যাক না কেন, দেখা যাবে ফ্রয়েডবর্ণিত এই সব প্রত্যন্ত অপরিবর্তনীয়; কাজেই সংঘাতজনিত দুর্দশ স্থানু এবং শাশ্বত। এ দুর্দের নিরসন সন্তুষ নয়, কেন না এ দুর্দশ অনঁচ। এই মনরোগতত্ত্ব রোগনিরাময়ের কোনও ব্যাখ্যা দিতে অগ্রারক। বস্তুতঃ ফ্রয়েড শেষ জীবনে এই সিদ্ধান্তেই এসেছিলেন। চিকিৎসার ফলাফল সহজে তিনি হতাশাই ব্যক্ত করেছেন। বলেছেন নিউরোসিস সহজাত প্রবৃত্তিমূলক; আরোগ্যবিধি আমাদের আয়ত্তের বাইরে। (Sigmund Freud; "Analysis, Terminable & Interminable" Collected Papers Vol v pp 354) অবশ্য অগ্রহ ("Civilisation & its Discontents" Hogarth Press, 1939) তিনি বলেছেন—যে সভ্যতা (?) নিউরোসিসের জনক এবং মানুষ যত সভ্য হতে থাকবে, নিউরোটিদের সংখ্যা তত বাঢ়বে। বর্তমান সভ্যতা ও সমাজ ব্যবস্থার বিজ্ঞান সম্মত বিশ্লেষণ না করে, এধরণের উক্তি নানা বিভ্রান্তির সৃষ্টি করতে পারে। তবুও এ উক্তির মধ্যে খানিকটা অবজেক্টিভ দৃষ্টি ভঙ্গীর প্রকাশ আছে। কিন্তু মূলতঃ ভাববাদী দর্শন তাঁর ধ্যান ধারণাকে পুষ্ট করেছিল। কাজেই তাঁর মৌলিক তত্ত্বে অবজেক্টিভ কারণগুলোর আর সন্দান মেলে না। জীবন মৃত্যুর দুর্দশ [Life Death Instinct] বা সুপারইগে-ইন্দৈর লড়াই—সব দুই তাঁর মতে ব্যক্তির গভীর মনো-রাজ্যের ব্যাপার; অস্তর্নিহিত অপরিবর্তনীয় সহজাত প্রবৃত্তির সংঘর্ষ। সামাজিক দুর্দের সঙ্গে সম্পর্ক কিছু নেই, বরং সামাজিক দুর্দশ ও সংঘর্ষই মানসিক দুর্দের প্রতিফলন। এ দৃষ্টি ভঙ্গী বস্তুবাদী বৈজ্ঞানিক দৃষ্টি ভঙ্গীর সম্পূর্ণ বিপরীত।

ফ্রয়েডের অগুরামীরা, বিশেষ করে হর্ষি, নিউরোসিসের কারণ নির্ণয়ে 'সামাজিক' এই বিশেষণটি নানাভাবে ব্যবহার করেছেন। ফ্রয়েডের সহজাত প্রবৃত্তিমূলক দুর্দকে নস্যাং করেছেন হর্ষি।

ତାର ମତେ “The combination of many adverse environmental influences produces disturbances in the Child's relation to self and others. The immediate effect is what I have called the basic anxiety, which is a collective term for a feeling of intrinsic weakness and helplessness toward a world perceived as potentially hostile & dangerous. The basic anxiety renders it necessary to search for ways in which to cope with life safely. The ways that are chosen are those which under those given conditions are accessible. These ways, which I call the neurotic trends acquires a compulsory character.” (New ways in Psychoanalysis, Kegan Paul, London, 1948 pp 276-77 ).

ସରଲାର୍ଥ ଏହି ବକ୍ରଗ :—ଶୈଶବର ପ୍ରତିକୁଳ ପରିବେଶ ଥିକେ ନିଜେର ଓ ଅପରେର ମଧ୍ୟେ ଅସ୍ପତ୍ତି ଜନକ ସମ୍ପର୍କେର ସ୍ଥିତି ହୁଏ : ଏର ଫଳେ ଘଟେ ମୌଲିକ ଉଦ୍ବେଗ । ନିଜେର ଅନ୍ତର୍ନିହିତ ଦୁର୍ବଲତା ଓ ଅମହାୟତାର ଦୂରଣ୍ଟ ବିଶ୍ଵମଂସାରକେ ମନେ ହୁଏ ବିପଦସଂକୁଳ ଓ ଶକ୍ତଭାବାପନ୍ନ । ଏହି ମୌଲିକ ଉଦ୍ବେଗ, ଏହି ଦୁର୍ବଲତା ଓ ଅମହାୟତାର ହାତ ଥିକେ ପରିଭ୍ରାନ୍ତ ପାବାର ଜୟ ବ୍ୟକ୍ତି ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ପରିବେଶେ ଯେ ଉପାୟ ହାତେର କାହେ ପାଯ ତାଇ ଆୟକଡେ ଧରେ—ଏହିଭାବେ ଚରିତ୍ରେ ନିଉରୋଟିକ ଧାରାର ବିକାଶ ଘଟେ ଏବଂ ଏହି ନିଉରୋଟିକ ଧାରା ଏହି ବ୍ୟକ୍ତିର ପକ୍ଷ ହୁଏ ଦ୍ଵାରା ଅପରିହାର୍ୟ । ହର୍ଗିର ମତେ ନିଉରୋସିମ ମୌଲିକ ଉଦ୍ବେଗ ଥିକେ ପରିଭ୍ରାନ୍ତେ ଏକ ଆବଶ୍ୟକ ଓ ଅନିବାର୍ୟ ପଥ୍ର । ଧର୍ମସାମ୍ବକ ସମାଜ ବ୍ୟବସ୍ଥାଯ ଅବହାନେର ପରିଣାମ ନୟ । ସମାଜ ଶୈଶବର ଶିଶୁକେ ଏକବାରମାତ୍ର ଛୁଟେ ଦିଛେ ଆର ତାର ଫଳେ ଘଟେ ନିଉରୋସିମ । ପର-ବର୍ତ୍ତୀକାଳେ ଚଲଛେ ଶୁଦ୍ଧ ମାନ୍ସିକ କ୍ରିୟା ପ୍ରତିକ୍ରିୟା ; ଉଦ୍ବେଗେର ଆକ୍ରମଣ, ମେ ଆକ୍ରମଣେର ପ୍ରତିରୋଧ—ଇତ୍ୟାଦି । ଫ୍ରେଡ ବଲେହିଲେନ ସାମାଜିକ ବାଧାନିବେଦ ସହଜାତ ପ୍ରସ୍ତରିକେ ଅବଦର୍ମିତ କରାର ଫଳେ ଆନ୍ତର୍ମାନିଷିକ ଯେ ଘାତ-ପ୍ରତ୍ୟାତେର ସ୍ମତ୍ପାତ—ତାର ଥିକେ ଘଟେ ନିଉରୋସିମ । ତବ୍ରେର ଦିକ ଥିକେ, ବିଶେଷ କରେ ବିରୋଧକାରୀ ଶକ୍ତିର ଅନ୍ତର୍ଭାବ ଓ ଅପରିବର୍ତ୍ତନଧର୍ମିତାର ଦିକ ଥିକେ—ଏହିରେ ମଧ୍ୟେ ବିଶେଷ କୋନ ତଫାହ ନେଇ ।

ନିଉରୋଟିକ ଚରିତ୍ରେ ବିଶେଷ—ବିରୋଧୀ ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ତୁଣ୍ଣେର ( contradictory personality traits ) ସମାବେଶ ଅର୍ଥାତ୍ ତାର ସ୍ଵବିରୋଧୀ ସଜ୍ଜା, ଓ ଆନ୍ତର୍ମାନିଷିକ ଦ୍ୱଦ୍ଵ ( intrapsychic conflicts ) —ଏହି ହର୍ଗିର ବକ୍ତ୍ବୟ । ନିଉରୋଟିକ ଚରିତ୍ର ବିଶେଷଣ କରଲେ ଦେଖା ଯାବେ ଯେ ଏ ଧାରଣା ନିତ୍ତିଲ ନୟ । ରୁଷ ମାହୁସ କୋନୋ ଧର୍ମସାମ୍ବକ ବା ଆକ୍ରମଣାତ୍ମକ କାଜ କରେ ସତଟା ଆପ୍ରାଣି ବା ଅହୁତାପ ବୋଧ କରେ, ନିଉରୋଟିକ ସମସମୟେ ତତଟା କରେ ନା । ସ୍ଵବିରୋଧୀ ସଜ୍ଜାର ଅନ୍ତିମ ସମ୍ପର୍ମାଣିତ ହୁଏ ନା, ଯଥନ ଦେଖା ଯାଯା ନିଉରୋଟିକ ଅତିମାତ୍ରା ପର ନିର୍ଭରଶୀଳ ଓ ବନ୍ଦୁଭାବାପନ୍ନ ହତେ ପାରେ । ଯାର ଉପର ନିର୍ଭର କରଛେ ବା ଯାକେ ସବୁ ଭାବରେ ତାକେ ଘୁଣା କରଛେ ନା, ଶକ୍ତ ଭାବରେ ନା । ପରିନିର୍ଭରତା ଯତଥାନି, ତତଥାନି ଆନ୍ତର୍ଭରତା ତାର ମଧ୍ୟେ ବିରଳ । ବରଙ୍ଗ ସୁନ୍ଦର ମାହୁସେର ମଧ୍ୟେଇ ଦେଖି ଏକଇ ସମୟେ ଅତିମାତ୍ରା ଭାଲବାସବାର ଓ ସୁଣ୍ଗୀ କବାର କ୍ଷମତା, ବନ୍ଦୁତା ଓ କ୍ଷୋଧ ପ୍ରକାଶେର ପ୍ରସଂଗତା । ହର୍ଗି ବଲେନ ନିଉରୋଟିକରା ନାକି ତାଦେର ସ୍ଵବିରୋଧୀ ସତ୍ତା ସମ୍ବନ୍ଧେ ମୋଟେଇ ସଚେତନ ନୟ । ଆମ ଦେଖେଛି ନିଉରୋଟିକରା ଅଧିକାଂଶ ସମୟେ

তাঁদের বিরোধী মনোভাব সম্বন্ধে বেশীমাত্রায় সচেতন : অন্ততঃ তাঁরা যে সুস্থ মাহুরের চেয়ে বেশী আত্মকেন্দ্রিক-একথা সকলেই স্বীকার করবেন।

একজন মনরোগবিদের মতে—“The harsh realities of violence, exploitation & fear in our society that are reflected in neurotic consciousness, have completely disappeared from psychoanalytic theory” হর্নির মত তথাকথিত সমাজসচেতন সাইকো-অ্যানালিষ্টেরও তহ শেষ পর্যন্ত অন্তর্দৰ্শন, ও জিকিল হাইডের খেলায় পর্যবসিত। নিউরোটিকের মনে নাকি দুটি বিরোধী স্বত্ত্বার সংঘর্ষ চলছে দিনবাত। একটি স্বত্ত্বা ফ্রান্সেনষ্টাইন হয়ে আর একটি স্বত্ত্বাকে গ্রাস করছে। “The God like being is bound to hate his actual being” রহস্যবাদীরা অনেকদিন থেকেই মানবমনে এই দেৱাকুরের লড়াই দেখে আসছেন! নিওফ্রয়েডিয়ানরী তাঁদের থেকে বেশীদূর এগিয়েছেন কি?

সমাজ ব্যবস্থার গলদ বা সংস্কৃতির সঙ্কট নিউরোসিসের কারণ—একথা এই সমাজ-সচেতন (?) মনোরোগবিদেরা মাঝে মাঝে বলেন বটে; কিন্তু সমাজ ব্যবস্থায় গলদ সত্ত্বিকারের কোথায়, সেটা দেখিয়ে দেবার এতটুকু আগ্রহ এঁদের আদৌ নেই। সমাজ ও ব্যক্তির মধ্যে কোথায় বিরোধ, কেন বিরোধ? নিউরোটিকের চৈতন্যে সামাজিক কোন ভাবধারার প্রতিফলন, কি জন্য এই প্রতিফলন?—এঁদের লেখার মধ্যে তার কোনই আভাস মেলে না। আগেই ক্রমের কথা বলেছি। সমাজ ব্যবস্থার কথা বলতে গিয়ে মানুষের অগ্রগতির সর্বপ্রধান হাতিয়ার বিজ্ঞান, বিশেষ করে আধুনিক যত্ন বিজ্ঞান ও প্রযুক্তি বিশ্বাকে এঁরা আকৃমণ করে থাকেন। শেষ পর্যন্ত এঁদের বিচার বিশ্লেষণে সেই ফ্রয়েডীয় অন্তর্দৰ্শন, মনের অপরিবর্তনীয় ঝটি বিচ্যুতি অথবা প্রযুক্তিমূলক ভাবধারাই প্রাপ্তান্ত লাভ করেছে দেখতে পাই। সমাজ থেকে ব্যক্তিকে দূরে সরিয়ে নিয়ে, তার নিজের সঙ্গে নিজের বিরোধের একটা কান্নিক তত্ত্ব এঁরা দাঁড় করাবার চেষ্টা করেন। আন্তর্মানিক সম্পর্ক নষ্ট, বাস্তির আন্তর্মানিক সম্পর্ক বা সংঘর্ষ এঁদের কাছে বড় কথা হয়ে উঠে। বিজ্ঞান শেষ পর্যন্ত আধ্যাত্মিক তত্ত্বকথায় পর্যবসিত হয়। আসলে ফ্রয়েড ও নিওফ্রয়েডিয়ানদের মাধ্য তফাঁৎ শুধু মাত্র বাক্য বিষ্ণাসের ফ্রয়েডের “Life Instinct” ও হর্নির “Real Self” একই পদাৰ্থ।

ফাঁষ্ট ও বাটলেটের [ I. Furst. “The Philosophy of Freud” F H Bartlett, ‘Sigmund Freud’ (London, Gollnse 1938) ] মতে সামাজিক মানুষ সম্বন্ধে ফ্রয়েডের কোনো ধারণাই ছিল না। সামাজিক সমস্যার সমাধানের জন্য ফ্রয়েড ব্যক্তির অবচেতন মনে তলিয়ে যেতে পরামর্শ দিয়েছেন। ধর্মশাস্ত্র এ উপদেশ অনেকদিন ধরেই দিয়ে আসছে। হর্নি, ফ্রম ও এই ধরণের কথাই বলেছেন। হর্নি, বলেছেন, The ideal is the liberation and cultivation of the forces which lead to self realisation!” এঁদের ব্যক্তি কেন্দ্রিক চিকিৎসাপদ্ধতি সপ্রমাণ করে যে এঁরা সমাজ ও বাস্তির সম্পর্ক নির্ণয়ে সত্ত্বিকারের উৎসাহী মোটেই নন। সেই সন্তান আত্মজিজ্ঞাসা, আনন্দর্শন ও আন্তোপলক্ষিত এঁদের ভরসা। হর্নি—

Neurosis & Human Growth ଏବଂ ଫୁମେର “Man for Himself” ପଡ଼ିଲେ ଆର ଏ ସମ୍ବନ୍ଧେ ମନ୍ଦେହେର କୋନ ଅବକାଶ ଥାକେ ନା ।

ଏହି ପ୍ରସଂଗେ ଫାଁଟ୍ ଏର ମତାମତ ବିଶେଷଭାବେ ଉଲ୍ଲେଖ୍ୟ । କେନ ନା ଅନେକଦିନ ତିନି ସାଇକୋ-ଏଜ୍ୟାନାଲିଷ୍ ହିସାବେ ପ୍ରାକୃତିଶ କରେଛେ । “In contrast to the entire psycho-analytic tradition, with all the subjective, mystical and esoteric involvements that necessarily and demonstrably flow from it, I would say unequivocally that the determining contradiction of neurosis is not an internal, psychological & subjective one. It is an external contradiction. It lies in the neurotic's social practice.” ନିଜେର ମନେ ନୟ, ବଲେଛେନ ଫାଁଟ୍, ବିରଦ୍ଧ ଶକ୍ତିର ସଂଘର୍ଷ ଘଟିଛେ ବାହିରେ, ସମାଜେ । ଅବଶ୍ୟ ନିଉରୋଟିକେର ଅନ୍ତର୍ଦ୍ଵନ୍ଦ୍ଵ ନେଇ, ଏକଥା ଫାଁଟ୍ ବଲେଛେନ ନା ; ତିନି ବଲେଛେନ, ଏହି ଅନ୍ତର୍ଦ୍ଵନ୍ଦ୍ଵ ସାମାଜିକ ଦ୍ୱଦ୍ୱେର ପ୍ରତିଫଳ । “The internal conflicts are reflections and derivations of the conflicts in his social practice and the latter express the contradictory human relations that are inherent in our social system”. ଅର୍ଥନୈତିକ, ରାଜନୈତିକ, ଲଡ଼ାଇ ଓ ଶ୍ରେଣୀ ସଂଗ୍ରାମ ଆମାଦେର ସମାଜେ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ବା ପରୋକ୍ଷଭାବେ ସବ ସମୟ ବିଶ୍ଵମାନ । ଆମାଦେର ପାରିଷ୍ପରିକ ମଞ୍ଚକ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ହ୍ୟ ଏହି ସଂଗ୍ରାମେ ଆମାଦେର ବିଶେଷ ଭୂମିକା ଅଭ୍ୟାସୀ । ଏହି ସଂଗ୍ରାମେ ନିଜସ୍ତ ଭୂମିକାର ମଟିକ ହନ୍ଦିଶ ନା ପାଓଯାର ଜୟ ନିଉରୋଟିକେର ସାମାଜିକ କ୍ରିୟା କଳାପ ଓ ବ୍ୟବହାରେ ଦେଖିତେ ପାଇ ବିଚିନ୍ତା, ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟହୀନତା, ସ୍ଵଜନମୂଳକ, ଗର୍ଥନମୂଳକ କାଜେର ପ୍ରତି ଅନୀହା ; ସ୍ଵତ୍ତ ବ୍ୟକ୍ତି-ମଞ୍ଚକ-ରକ୍ଷା-ବ୍ୟାପାରେ ଅକ୍ଷମତା । ନିଉର୍ୟାସଥେନିକେର ଶାରୀରିକ ଦ୍ୱର୍ବଲତାର ଅଭୁତାତେ ନିଶ୍ଚିନ୍ତା, ସାଇକ୍ୟାସଥେନିକେର ଅବ୍ୟବସ୍ଥିତତା, ଓ ଦ୍ଵିଧା, ହିଟିରିକେର ଭୟ ବିଶ୍ଲେଷଣ କରିଲେ ଦେଖା ଯାବେ, ଏ ସବେର ମୂଳ ଆହେ ନିଉରୋଟିକେର ପାରିବାରିକ ବା ସାମାଜିକ ବିରୋଧେର ପ୍ରତିଫଳ । ଏଥାନେ ମନେ ରାଖା ଦରକାର, ମାନୁଷେର ସବ ରକମ ଆଦର୍ଶବାଦ, ମୂଲ୍ୟାଯନ ପ୍ରଚେଷ୍ଟା, ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ, ଆବେଗ, ଏକ କଥାଯ ସବ ରକମେର ଧ୍ୟାନଧାରଣାର ସ୍ଥଟି କରେ ତାର ସମାଜେର ବିଶେଷ ଅର୍ଥନୈତିକ ବିଦ୍ୟା, ଦେଶେର ରାଷ୍ଟ୍ରନୈତିକ ବ୍ୟବସ୍ଥା । ଅବଶ୍ୟ ଭୋଗଲିକ ଓ ପ୍ରାକୃତିକ ପରିବେଶ, ଦେଶେର ପୁରନୋ ସଂସ୍କତି ଓ ଐତିହେର ଧାରା କିଛୁ ପରିମାଣେ ଅର୍ଥନୀତି ଓ ରାଷ୍ଟ୍ରନୀତିକେ ପ୍ରଭାବିତ କରେ ନିଃମନ୍ଦେହ । ବ୍ୟକ୍ତିବିଶେଷେର ମାନସିକତା ଶାଖିତ, ମନାତନ ନୟ, ମନେର ଅନ୍ତନିହିତ ଗୁଣ ବା ଧର୍ମ ନୟ ; ବିଶେଷ ଅବସ୍ଥା ଓ ପରିବେଶେର ଫଳ । ସମାଜ ବ୍ୟବସ୍ଥାର ବିବଦ୍ଧମାନ ବହୁଶ୍ରେଣୀର ଅନ୍ତିତ ଥାକଲେ, ବିଭିନ୍ନ ଧରଣେର ଆଦର୍ଶବାଦ ମୂଲ୍ୟବୋଧ, ଧ୍ୟାନଧାରଣା ଗଡ଼େ ଉଠେବେଇ । ବସ୍ତୁଜଗତକେ, ସମାଜକେ ସମ୍ଯକ୍ତଭାବେ ବୁଝାତେ ନା ପାରିଲେ—ଅନ୍ତର୍ଜଗତରେ ବହିର୍ବାସରେ ଦ୍ୱଦ୍ୱେର ପ୍ରତିଫଳନ ଅବଶ୍ୟକାବୀ । କିନ୍ତୁ ନିଉରୋସିସ୍ ହବେ କି ହବେ ନା, ନିର୍ଭର କରବେ ବ୍ୟକ୍ତି ବିଶେଷେ ନାର୍ଭତସ୍ତେର ବିଶେଷ ଗର୍ଥନ ଏବଂ ଏହି ଦ୍ୱଦ୍ୱ ଓ ସଂଘର୍ଷେର ଗୁରୁତ୍ୱ ଓ ମାତ୍ରାର ଉପର । ଆଗାମୀବାରେ ଏ ସମ୍ବନ୍ଧେ ସବିଶେଷ ଆଲୋଚନାର ଇଚ୍ଛା ରାଇଲ ।

“ক্রমবর্ধমান জনসংখ্যা ও তার উপযুক্ত খাগ সরবরাহ”সমস্যা বর্তমানে পৃথিবীর জটিল সমস্যাবলীর অগ্রতম। এ বিষয়ে বিশেষজ্ঞগণ নানা বিবদমান দলে বিভক্ত। গত পনেরো বছরে এ সম্পর্কে পৃথিবীর পত্র-পত্রিকায় যত লেখা বেরিয়েছে, তার সংখ্যা আগের ১৫০ বছরে প্রকাশিত এই সম্পর্কিত সমস্য প্রবন্ধাবলির থেকে বেশী। এই সেদিন সম্মিলিত জাতি সংঘের দরবারে ১৯টি দেশের ১৫০ জন বৈজ্ঞানিক এই সমস্যাকে সাধারণ পরিষদে আলোচনার বিষয়স্থলী করবার জন্য অনুরোধ করেছিলেন। জে, দে, কান্তো, F. A. O এর ভূতপূর্ব প্রেসিডেন্ট একজায়গায় বলেছেন, পৃথিবী ব্যাপী দারিদ্র্য আজ মানবকে দুই দলে ভাগ করে দিয়েছে। একদল, প্রধানতঃ অনুন্নত দেশের অধিবাসীরা—খাচাভাবে কষ্ট পাচ্ছেন, অপরদিকে শিল্পোন্নত দেশের বাসিন্দারা যে কোনো মুহূর্তে এই অনাহারী জনগণ বিদ্রোহ করতে পারে, এই তায়ে নিদ্রাহীন রাত্রিযাপন করছেন। অবশ্য ফরাসী সমাজ বিজ্ঞানী আলফ্রেড সভির মতে উন্নত দেশের লোকদের বিবেকের দংশন বা ভয় এতটা তীব্র মনে করবার কোনো কারণ নেই। সামাজিক দেশের অর্থনীতিবিদ ও সমাজতত্ত্ববিদ্রা এ সমস্যাকে পরমাণু মুক্তের সম্ভাবনার থেকেও বেশী গুরুত্ব দিচ্ছেন। ‘Mankind today is faced with two major threats to its continued existence. One is instant death by nuclear warfare. The other is paradox of a lingering death by an over abundance of life and the result of the uncontrolled growth of the world’s population.’ [The New-York Times, Int. Edition. November 12, 1961].

জনসংখ্যা বৃক্ষিকে এই গ্রহের ক্যালাৰ বলে বৰ্ণনা কৰাত হয়েছে। অবশ্য কথাগুলো খুব নতুন নয়। ১৭৯৮ সালে ম্যালথামের ‘Essay on the Principle of Population’ প্রকাশিত হবার পৰ থেকে এই ধৰণের আতঙ্কবাদ নানাভাবে ছড়ানো হয়েছে। বর্তমান আবার যাবা এই আতঙ্কবাদ গ্রচারে নেমেছেন ম্যালথামকে পুনরুজ্জীবিত করতে চাইছেন, তাঁদের বক্তব্য ও প্রতিপক্ষের মন্তব্য এই প্রবন্ধে সংক্ষেপে আলোচনার চেষ্টা কৰব।

এ বিষয়ে আলোচনা করতে গেলে যে প্রশ্নটা প্রথম মনে আসে সেটি হ'ল এই, জনসংখ্যা বৃক্ষির হাবের সঙ্গে উৎপাদন বৃক্ষির হাব সমান তালে চলতে পারবে কি না? ২০০০ খৃষ্টাব্দে পৃথিবীর জনসংখ্যা কত হতে পারে? এ' বিষয়ে পণ্ডিতদের অভিমত

বিভিন্ন। জুলিয়ান হাস্পলী এবং গ্যাটন ডারউনের মতে প্রতিদিন ১ লক্ষ চলিশ হাজার করে লোক সংখ্যা বাড়ছে। ধরা যাক সংখ্যা ৩০০ কোটি থেকে বেড়ে ১০০ কোটিতে দাঁড়াল। ম্যাল-থাসবাদীরা অবশ্য আতঙ্কগ্রস্ত হয়ে শুধু সংখ্যাটার ওপরেই গুরুত্ব দিয়ে থাকেন। অন্যান্য তথ্যকে আড়াল করে শুধু সংখ্যাটিকে বড় করে দেখানো উদ্দেশ্য প্রাণেদিত বলে মনে হয়। সত্ত্ব এ সম্পর্কে কটাঙ্গ করে বলেছেন, মাত্র ৮০ মেট্রিমিটার উর্বর জমির ওপর পৃথিবীর সমস্ত লোকের জীবনধারণ নির্ভর করেছে বললে আতঙ্ক। আরও বেশী প্রকট হয়ে উঠে। এবার বিচার করে দেখা যাক, এই সময়ের মধ্যে খালি উৎপাদন কর্তা বৃক্ষ পেতে পারে। ডারউইন, হাস্পলী প্রযুক্তি ম্যালথাসবাদীরা বলেছেন, উৎপাদন দ্বিগুণের বেশী কিছুতেই হতে পারে না। মনে রাখা দরকার, বর্তমানে পৃথিবীর প্রায় অর্দেক লোক অর্দ্ধাহারে বা অনাহারে আছে। তাহলে ৬০০ কি ৭০০ কোটির অনুসংস্থান করতে গেলে ফলন চতুর্ভুক্ত হওয়া প্রয়োজন। সে সমস্কে কোনও ভৱনাই এঁরা দিতে পারেন না। কিন্তু বৃটিশ ভূবিজ্ঞানী ডাড়লী স্ট্যাম্পের মতে বর্তমান পদ্ধতিতে [ অবশ্য আদিম পদ্ধতিতে নয় ] চাষ করেও ২০০০ খণ্টাব্দে ১০০০ কোটি লোকের অন্ন সংস্থান করা যেতে পারে। জার্মান জনতত্ত্ববিদ্ব বার্গে ডরফারও এই মত পোষণ করেন। অঙ্কফোর্ড ইউনিভার্সিটির অধ্যাপক কলিন ক্লার্ক মনে করেন, ম্যাল-থাসবাদীরা ভাস্ত ধারণার দ্বারা চালিত হচ্ছেন, জমির উৎপাদন ক্ষমতা পূর্ব নির্দ্বারিত নয়। ৫০০ বছর আগে সমস্ত উত্তর আমেরিকায় মাত্র ১০ লক্ষ লোকের বসতি ছিল। মাথা পিচু ৭॥ বর্গ মাইল জমি তাদের ভাগে পড়ত, তা সতেও খাদ্যাভাব দূর হত না। সে সময়ে ম্যালথাস জমালে নিশ্চয়ই বলতেন, উত্তর আমেরিকার জনসংখ্যা বৃক্ষ চরমে উঠেছে। এখন উত্তর আমেরিকার জনসংখ্যা দাঁড়িয়েছে ২০ কোটি এবং প্রফেসর পেংগ্লারের মতে উত্তর আমেরিকা অন্তত ৬০ কোটি লোকের আহার যোগাতে পারে। যখন মাতৃষ শিকারলক আহারের ওপর নির্ভর করত, জনপ্রতি কয়েকশো একর জমিতেও তার খালি সংকুলান হত না। এখন একজন আফ্রিকান চাষী ( উৎপাদন ব্যবস্থা যাদের খুবই নিম্নস্তরের ) মাত্র কয়েক একর জমিতে ১ জনের মত খালি উৎপাদন করতে পারে আর আর ডেনমার্কের চাষীর ( যাদের উৎপাদন ব্যবস্থা উচ্চ স্তরের ) মাথাপিচু মাত্র তু একর জমি লাগে, এর থেকেও পুষ্টিকর খালি ফলাবার জন্য। ক্লার্কের মতে ডাচ পদ্ধতিতে চাষ করা হলে অন্তত ২৪০০ কোটি লোককে পেট ভরে পুষ্টিকর খালি সরবরাহ করা যাবে। এর জন্যে বর্তমান পৃথিবীতে যে পরিমাণ জমি চাষের জন্য ব্যবহৃত হচ্ছে, তার থেকে বেশী জমি দরকার হবে না। জাপানী পদ্ধতিতে চাষ করলেও ২৮০০ কোটি না হোক, অন্তত ২০০০ কোটির অন্ন সংস্থান হতে পারে। মনে রাখা দরকার, সব দেশেরই উৎপাদন পদ্ধতির ক্রমোন্নতি ঘটছে এবং প্রয়োগশালার ফলাফল থেকে বলা যায়, মাত্র ২৫ বর্গ মিটার জমিতে ১ জনের ১ বছরের মতন খালি উৎপাদন চলতে পারে, অবশ্য যদি আধুনিক বিজ্ঞানের সাহায্য নেওয়া হয়। এ ছাড়া কৃষিগবেষকগণ অরুমান করেন, জমির ফলন-ক্ষমতার পুরোপুরি স্থুবিধি এখনও আমরা গ্রহণ করতে পারছি না। শুধু মরুভূমি নয়, উত্তর মেরুতেও খালি ফলানো সম্ভব হয়েছে। এই সব বিবেচনা করলে ম্যালথাসবাদীদের বক্তব্য অসার ও শুধুমাত্র আতঙ্ক প্রস্তুত বলেই মনে হবে।

কথা উঠতে পারে, যেমন গ্যালটন ডারউইন তুলেছেন—খনিজ দ্রব্যের বেলায় কি হবে? এ গুলো কি ক্রত নিঃশেষিত হয়ে যাচ্ছে না? ক্লার্ক বলেছেন, লৌহ ও এ্যালুমিনিয়মের উৎস অফুর্ণেন্ট। তাছাড়া যেভাবে ইঞ্জিনীয়াররা খনিজ ধাতুর বিকল্প দ্রব্য আবিষ্কার করে চলেছেন তাতে ডারউইনের ভৌতি অস্বাভাবিক বলে মনে হয়।

ধাতব্দ্রব্য বা খনিজ দ্রব্য সম্পর্কে অস্তত কয়েক শো বছরের জন্য আমাদের উদ্দেগের কোনও কারণ নেই। আগামী দিনের মাঝুষ যদি কোনদিন সত্যিই অসম জনসংখ্যায়নিমস্তার সম্মুখীন হয়, তাদের সেদিনকার উচ্চতর বৈজ্ঞানিক প্রযুক্তিবিদ্যা ও প্রচুর অর্থসম্পদের সাহায্যে সে সমস্যার নিরসন তারা নিজেরাই করতে পারবে। ভবিষ্যৎ বংশধরদের জন্য আমাদের রোদন নির্বর্থক।

এইবার সমস্যার আর একটি দিক। পশ্চাত্পদ ও অনুরাত দেশগুলির পক্ষে জনসংখ্যা বৃদ্ধির সংগে তাল রেখে উৎপাদন বৃদ্ধি সন্তুষ্ট নয় বলে একদল অর্থনীতিক মনে বরেন। বিশেষজ্ঞ-দের মতে শতকরা ১ ভাগ জনসংখ্যা বৃদ্ধির জন্য জাতীয় আয়ের শতকরা ৪ ভাগ বিনিয়োগ প্রয়োজন। যে দেশে জনসংখ্যা বছরে শতকরা ৩ জন করে বাড়ছে, সে দেশের জাতীয় আয় ১২% বাড়লেও সে দেশের পক্ষে জীবনধারণের মনোযোগের জন্য অর্থবিনিয়োগের কোনও ব্যবস্থা থাকবে না। আমাদের দেশে ১৯৫৯ সালে কোল ও হত্তার শিল্পোৎপাদনের উপরে হয়ে আমেরিকা থেকে এসেছিলেন। তাঁরা বলেছেন, জমের হার অস্ততঃ ৫০% না কমালে আমাদের দেশে শিল্পোয়ন সন্তুষ্ট নয়। এই সঙ্গে সকলে কিন্তু একমত নন। আসলে বাসিক ২% এর বেশী জনসংখ্যার বৃদ্ধি অধিকাংশ অনুরাত দেশে নেই এবং প্রফেসর সভির মতে জাতীয় আয়ের শতকরা ৮ ভাগ বিনিয়োগই এদের পক্ষে যথেষ্ট। তাছাড়া এই সব দেশে শাসক শ্রেণীও পরগাছাদের জন্য যে ব্যয় হয়, তার অনেকখানির সংকোচন সন্তুষ্ট। অস্তশস্ত্র নির্মাণেও এদের কমখরচ হয় না। মানবতাবোধের দিক দিয়ে শিল্পোয়ন দেশগুলির পক্ষে এদের সাহায্যে এগিয়ে আসাও খুবই স্বাভাবিক। এই সব বিবেচনা করলে সমস্যাটির গুরুত্ব অনেকখানি কমে যাবে। ভারতের চাবী যদি জাপানী প্রথায় খাত্ত উৎপাদন করে, তাহলে আমাদের জনসংখ্যার চতুর্থের খাত্তসংস্থান খেনই সন্তুষ্ট হয়। সামুষ্টতন্ত্রের উচ্চেদ, চাবীদের মধ্যে জর্মি বন্টন, জাতিভেদ প্রথার বাহিত করণ ইত্যাদির সাহায্যে ভারতবর্ষে শুধু খাত্তোৎপাদন নয়, শিল্পোয়নও এমন হারে সন্তুষ্ট যাতে অতি শীঘ্রই উত্তর দেশগুলির কাছাকাছি আমরা পেঁচোতে পারি। অস্ততঃ মার্কিসবাদী অর্থনীতিকরা সেইরকম ই মনে করেন। আমাদের দেশব্যাপী ক্ষুধার মূলে রয়েছে দেড়শো বছরের ইংরাজশাসন। জন্মনিয়ন্ত্রণকে কোনও সরকার রাষ্ট্রনীতি হিসাবে গ্রহণ করলে ভুল করবেন। এটা পরিবারের নিজস্ব সমস্যা হিসাবেই বিবেচিত হওয়া উচিত।

এছাড়া জীবিকার মনোযোগের আন্তরিক ও সামগ্রিক প্রচেষ্টা এমনভাবে সামাজিক পরিবর্তন নিয়ে আসবে, যার ফল হবে স্বীকৃত প্রসারী। আমাদের মতন অনুরাত দেশের পক্ষে সাম্রাজ্যবাদীদের প্রচারে আতঙ্কিত হবার কোনও প্রয়োজন নেই। সত্যিকারের বিপদ জনসংখ্যায়কি নয়, বিপদ যদি কিছু থাকে তাহলে পুরনো ধনতান্ত্রিক ব্যবস্থা ও সমাজব্যবস্থার অনুসরণ। ম্যালথাসের মত সংগঠনমূলক

কোনও পথ দেখাতে পারে না, বরং আমাদের লক্ষ্য বিপথে চালিত করে। অর্থনৈতিক উন্নতি ও সমাজসংগঠনের কোনও হিদিশ দেয়না এই মত। আমাদের প্রয়োজন জনগণকে ধনতন্ত্রের হাত থেকে বাঁচানো, ধনতন্ত্রকে জনগণের রোষ থেকে বাঁচানো নয়।

জনসংখ্যাবৃদ্ধি সমাজের মঙ্গল বিধান করতে, সাধারণের স্বীকৃতি আনতে সক্ষম হবে কি না, এ নিয়ে প্রশ্ন উঠতে পারে! জনসংখ্যা যতই বাঢ়বে, দেশের শাসনব্যবস্থা ততই বিশৃঙ্খল হয়ে পড়বে, এ'ভয়ও একশ্রেণীর লোকের মধ্যে দেখা দিয়েছে। লোকসংখ্যাবৃদ্ধি সামাজিক মঙ্গল সাধনে অক্ষম, এ প্রচার উদ্দেশ্য প্রযোদিত। একথা ঠিক, ভোটদাতার সংখ্যা অনেকগুণ বাঢ়বে। কিন্তু এতে তাঁদেরই ভীত হবার কথা, যাঁরা জনসাধারণকে বক্ষিত করতে চান, তাঁদের ভোট কিনতে চান। এই ভোটকেনার স্বাধীনতাক্ষুণ্ণ হওয়াকে তাঁরা জনসাধারণের স্বাধীনতাসংক্ষেপ বলে মনে করছেন। অর্থনৈতিক দিক থেকে বিষয়টি বিচার করলে দেখা যায় যে, জনসংখ্যাবৃদ্ধির সংগে সংগে শ্রমবিভাগ আরও স্বনির্দিষ্ট হয় ও দেশের নানাবিষয়ে, যথা পরিবহন, জলসরবরাহ, সাংস্কৃতিক ও শাসনবিষয়ক প্রতিষ্ঠান ইত্যাদির ব্যয় আপেক্ষিক ভাবে হ্রাস পায়। জনসংখ্যাবৃদ্ধির জন্য যে স্বাধীনতা হ্রাস পায় তা মুঠিমেয়ের স্বাধীনতা। সমাজের কয়েকজন ব্যক্তির স্বার্থসিদ্ধির স্বাধীনতা, অপরকে শোষণ করার স্বাধীনতা। এই স্বাধীনতা হারাগোর জন্য আপশোষ কেন? জনসংখ্যাবৃদ্ধি প্রায়শঃই সমাজে নতুন বিধানব্যবস্থার উদ্দীপক। জনসংখ্যাবৃদ্ধি ও সমাজিক অগ্রগতির মধ্যে অংশিত্ব সম্পর্ক। ম্যালথাসের মতানুযায়ী ফাল লোকসংখ্যা কমাবার চেষ্টা করেছিল। তার ফলে সে দেশে উল্লেখ যোগ্য উন্নতি তো দেখা যাই নি, বরঞ্চ কুফলই দেখা দিয়েছে। এরও আগে আমরা দেখতে পাই, হল্যাণ্ড লোকসংখ্যা বৃদ্ধির দরুণ উপকৃত হয়েছিল। অপর পক্ষে গ্রীস ও স্পেনের মত দেশ জনসংখ্যা হাসের জন্য ক্ষতিগ্রস্ত হয়েছে। অধ্যাপক ক্লার্কের মতে জন্মনিয়ন্ত্রণ প্রচেষ্টা নৈতিক বিচারে খারাপ না হলেও, অর্থনীতি, রাষ্ট্রনীতিক দিক থেকে অবিবেচনা প্রস্তুত। "The peoples on the other hand who courageously and intelligently face the challenge of population increase, will be rewarded by economic, political and cultural progress to an extent beyond any limits that we can now foresee."

হাঙ্গেলির মতন জীববিজ্ঞানী জন্মগত অস্থাভাবিকদের (genetically subnormal) সংখ্যা বৃদ্ধির তায়ে ভীত। মনোবিজ্ঞানীদের মতে ইউরোপে শতকরা ১০ জন মানসিক রোগে ভুগছে এবং এদের সংখ্যা ক্রমশঃ বেড়ে চলেছে। জন্মগতভাবে অক্ষম, অসুস্থ ও অস্থাভাবিকদের প্রজননের স্বাধীনতা থাকলে সারা ইউরোপ অঁচিবে উন্মাদাগারে পরিণত হবে, এ ভয়ও অনেকে পাচ্ছেন। এ সম্পর্কে গ্রারাব-ওগলির মন্তব্য প্রনিধানযোগ্য। ধরা যাক কোনও দেশের জনসংখ্যার শতকরা ১০ জন জন্মগতভাবে অক্ষম, ২০ জন মানসিক ক্ষমতার, অধিকারী, আর ১০ জন সক্ষম ও সুস্থ; আরও ধরে নেওয়া যাক অক্ষম গুপ্তের জন্মহার সুস্থগুপ্তের জন্মহারের দ্রুইগুণ। প্রজনন স্তুতি অনুযায়ী (সক্ষম ও অক্ষমদের বিবাহ সম্ভাবনার পরিসংখ্যানালুগ হিসাব ধরেও) প্রথম দুটি গুপ্তের আনুপাতিক বৃদ্ধি তৃতীয় গুপ্তের তুলনায় কমে আসা উচিত। আজকের

মানসিক ৱোগের অস্থাভাবিক বৃক্ষি জনসংখ্যাবৃদ্ধির দরুণ নয়, বায়োলজিক্যাল কারণের জন্য নয়, সামাজিক কারণের জন্য ; এই হচ্ছে এক শ্রেণী মনোবিজ্ঞানীর অভিমত। 'প্রাকৃতিক নির্বাচন' (natural selection) একেতে ঘটছে না বলে শোক না করে, মানবিক সম্পর্কের উন্নয়নের প্রচেষ্টা মানবজাতির পক্ষে বেশী হিতকর হবে।

এখন সমস্যার মূল সূত্রটি বিশেষভাবে বিবেচনা করে দেখা যেতে পারে। ১০০০ খ্রিষ্টাব্দে না হোক ২৫০০ খ্রিষ্টাব্দে বা ৩০০০ খ্রিষ্টাব্দে এমন সময় আসবে কি যখন এই পৃথিবীতে মানুষের দাঁড়াবার জায়গারও অভাব ঘটবে ? জনসংখ্যা যদি প্রতি পঁচিশ বছরে দিগ্ন হয়, তবে আগামী পাঁচশ বছরে গাণিতিক হিসাবে জনসংখ্যা লক্ষণণ বেড়ে যাবে। পদপিছু মাটির আয়তন দাঁড়াবে ৪৫ বর্গ মেট্রিক্যুমিটার।

সমস্যাটি সম্পূর্ণ আহুমানিক, তা সত্ত্বেও এ নিয়ে পশ্চিতরা তায় পাছেন ও তায় দেখাচ্ছেন। সত্ত্বাই কি গাণিতিক নিশ্চয়তা জনসংখ্যা বৃক্ষির ক্ষেত্রে অমোগভাবে প্রযোজ্য ? যুক্ত, মহামারী, মড়ক, অন্ততঃ বাধ্যতামূলক জন্মনিয়ন্ত্রণ না ঘটালে এক ভয়াবহ পরিস্থিতির সম্মুখীন হতে হবে কয়েক শ' বছর পরে ! —এ চিন্তা কি মানসিক সুস্থিতার পরিচয়ক ? এই বিষয় নিয়ে ট্রামলিন : ১৬১ সালের 'নিউ টাইম্সের' কয়েকটি সংখ্যায় মনোজ্ঞ আলোচনা করেছেন।

সামাজিক সম্পর্কের পরিবর্তন, জনস্বাস্থ্য ব্যবস্থার উন্নতিবিধান, সত্ত্বাকারের শ্রী স্বাধীনতা ও স্বীজাতির রাজনৈতিক চেতনার উন্মেষ, কর্মক্ষেত্রে শ্রী পুরুষের সমানাধিকার স্থাপন,—ইত্যাদি জন্ম মৃত্যুহারের মধ্যে সামঞ্জস্য এনে দেবে বলে ট্রামলিন মনে করেন। উপর্যুক্ত ব্যবস্থার ফলে স্বাভাবিকভাবে বিবাহ ঘটবে পরিণত বয়সেও পরিবারের লোকসংখ্যা হয়ে আসবে সীমিত।

মানুষের গড়পড়তা আয়ু বাড়াচ। এর মূলে আছে চৰ্কসা বিজ্ঞানের উন্নতি, জনস্বাস্থ্যের দিকে সরকারী দৃষ্টি এবং সমাজতান্ত্রিক দেশে দারিদ্র্য ও বেকারীর ক্রম অবলোপ। ট্রামলিন বলছেন—“Yet, paradoxically enough, all this concern for the human beings increases the percentage of old people in the total population and consequently, it those age groups in which the death rate is highest. Therefore, the continuing decline in the death-rate is beginning to lag behind the decline in the birth-rate and the two will eventually even up.” অর্থাৎ সামাজিক ও সাংস্কৃতিক উন্নয়নের মধ্যে মানুষের গড়পড়তা আয়ু বাড়বে কিন্তু মৃত্যুর হার—জন্মহারের সমান সমান হয়ে আসবে। কেননা, মোট জনসংখ্যায় বৃক্ষের সংখ্যা (যাদের মৃত্যুহার খুব বেশী) আনুপাতিক হারে অনেক বেশী বৃক্ষি পাবে। জন্মের হার হ্রাস পাবে ; কেননা সন্তানধারণক্ষম নারীর সংখ্যা (১২—৪৪ বছরের মেয়েরাই ধারণক্ষম বলে বিবেচিত) আনুপাতিকভাবে হ্রাস পাবে। ট্রামলিন দেখিয়েছেন ২১২ বছরের মধ্যে সোভিয়েত যুক্তরাষ্ট্রের জনসংখ্যা ৮ কোটিতে গিয়ে দাঁড়াবে, আয়ুর গড় দাঁড়াবে ১১০ বছর এবং এই সময়ের মধ্যে জন্মহার-মৃত্যুহারের সমতা আসায়, জনসংখ্যা হয়ে দাঁড়াবে নিশ্চল। এই হিসাবে পৃথিবীর মোট জনসংখ্যা ১৫০০ কোটির বেশী

হবে না। প্রফেসর ক্লার্ক দেখিয়েছেন এই সংখ্যার অন্নসংস্থান বর্তমান উৎপাদন ব্যবস্থাতেই সম্ভব ; একথা আমরা আগেই উল্লেখ করেছি। যেদিক দিয়েই বিচার করা যাক না কেন, প্রমাণ করা যায় যে, ম্যালথাসবাদীদের আতঙ্ক অমূলক। এবং দের ভয় অনেকটা সেই রূপকথার মহিলাটির মত যিনি গাছ থেকে পড়ে তাঁর পুত্রের মৃত্যু হতে পারে ক্ষেত্রে শোকে অধীর হয়ে পড়েছিলেন, সন্তান জন্মের আগেই। ম্যালথাসবাদীদের এই আতঙ্ক প্রচার মাঝুমের মধ্যে বিভাস্তি এনেছে, মাঝুমে মাঝুমে রেবারেবির ভাবকে বাড়িয়ে তুলেছে। কিন্তু এসমস্তই সাময়িক। প্রকৃতির সম্পদ-ভাণ্ডার অফুরন্ত। সমুদ্রের তলদেশ আজও অনাবিস্তৃত। সেখানেও মাঝুমের থান্থ-উপকরণ মজুত থাকতে পারে বলে বিজ্ঞানীরা মনে করছেন। থান্থ-উৎপাদনে বিজ্ঞানের সমষ্টি জ্ঞান ও তত্ত্ব আজও অগ্রযুক্ত। উৎপাদন মানব জাতির প্রয়োজন অনুযায়ী হয় না, হয় ব্যক্তি-মুনাফার প্রয়োজনে। ম্যালথাস সামাজিক শোষণ ও অবিচারকে সমর্থন করবার জন্য এই মতবাদ গড়েছিলেন। আজ সামাজ্যবাদী দেশে অর্থনৈতিক সঞ্চাট দেখা দিয়েছে, তাই করব খুঁড়ে ম্যালথাসকে পুনর্জীবিত করার চেষ্টা চলেছে। বলা হচ্ছে যুদ্ধবিগ্রহ, সাধারণের দুঃখ-দারিদ্র্য, বেকারিত্ব—এসবের মূল কারণ দ্রুত জনবংশবৃদ্ধি। শ্রেণীবিশেষের শোষণ ও অনাচারকে জনচক্ষুর অস্তরালে রাখিবার এ অপচেষ্টা কিছুতেই সফল হতে পারে না। মাঝুমের বিজ্ঞ-অভিযানকে ঠেকিয়ে রাখা সম্ভব নয়। জলে স্বলে অস্তরীক্ষে বিজ্ঞানের জয়বাত্রা সাধারণ মাঝুমের শুভবুদ্ধিকে তীক্ষ্ণ করে—তুলছে। হতাশাবাদের কৃজটিকা দিয়ে শুভবুদ্ধির জ্যেতিকে নিষ্পত্ত করা যাবে না। হাস্তলী-ডার্মইনদের জনাতক জনসাধারণকে সংক্রামিত করবে না।

তথ্যগুলি বিভিন্ন সাময়িক পত্র পত্রিকায় প্রকাশিত হয়েছে। নিউ স্টেটসম্যান মার্চ ২১, ১৯৫৯, ইট, এস, নিউস্ এ্যাণ্ড ওয়ার্ল্ড রিপোর্ট, ২৩শে নভেম্বর, ১৯৫৯, ফরচুন, ডিসেম্বর, ১৯৬০ ও নিউটাইমস-১ নভেম্বর, ১৯৬১—খুঁজলে মূল উপাদানগুলির সংক্ষান মিলবে। আর উদ্বিগ্নিগুলি গৃহীত হয়েছে “ওয়ার্ল্ড মার্কিসিষ্ট রিভিউতে আগষ্ট ১৯৬১তে প্রকাশিত—‘Is there a danger of overpopulation’ শীর্ষক প্রবন্ধটি থেকে।

ତୁ କଶୋ ବଚର ଆଗେ ଶେଚେନଭ ମଣ୍ଡିକେର ନିଷ୍ଟେଜନା କ୍ରିୟାର (Inhibition) ସ୍ଵରୂପ ଆବିକାରେର ଚଢ଼ା କରିଲେନ । ଅଥିନୀୟ ଯୁକ୍ତର ମାହାଯେ ଇନିଇ ପ୍ରଥମ ପ୍ରମାଣ କରାର ଚଢ଼ା କରେନ ଯେ ମନନକ୍ରିୟା ମଣ୍ଡିକ୍ଷକୋଧେର ନିଷ୍ଟେଜନାର ଓପର ନିର୍ଭରଶୀଳ ଏବଂ ଏହି ସିଦ୍ଧାନ୍ତେ ଉପନୀତ ହନ ଯେ ଦେହେର ଅଗ୍ରାଯୁ ଅଂଶେର ପ୍ରକ୍ରିୟାର ମତରେ ମଣ୍ଡିକ୍ଷ-ପ୍ରକ୍ରିୟା ସମ୍ୟକଭାବେ ବୋକା ଯାଇ । ଏବଂ ଆରା ବଲେନ ଚିତତ୍ୟ ମଣ୍ଡିକେର ଓପର ବହିବୀଷ୍ଟବେର ପ୍ରତିଫଳନ ।

କେନ୍ଦ୍ରୀୟ ସ୍ନାୟୁ-ସଂସ୍ଥାୟ କୀ ସଟ୍ଟଚେ (what) ତାର ହଦିଶ ଶେଚେନଭ ଦିତେ ପେରେଛିଲେନ । କିନ୍ତୁ କେନ ବା କୀଭାବେ ସଟ୍ଟଚେ ଏର ଉତ୍ତର ତିନି ଦିତେ ପାରେନନି । କେନ (why) ସଟ୍ଟଚେ—ଏ ଆବିକାର କରିଲେନ ପାଭଲତ । ନାନା ଧରଣେର ଅବସ୍ଥା, ଏମନ କି ଯେବାନେ ଅବସ୍ଥା ମୋଟେଇ ଅନୁକୂଳେ ନୟ ମେଖାନେଓ ମାହ୍ୟ ବା ପ୍ରାଣୀ ପରିବେଶେର ମଜ୍ଜେ ଏମନ ଝନ୍ଦର, ଏମନ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟମୂଳକତାବେ କେନ ନିଜେକେ ଥାପ ଥାଇଯେ ନିତେ ପାରେ, ପାଭଲତ ତାର ବ୍ୟାଖ୍ୟା ଦିତେ ସମର୍ଥ ହଲେନ । କିନ୍ତୁ ତିନି ବିଷ୍ଟାରିତଭାବେ ବଲତେ ପାରେନ ନି, କୀଭାବେ (how) ଏମନ ସଟେ ।

ତଥନକାର ଦିନେ ସ୍ଵାଭାବିକ କ୍ରିୟାକଳାପରତ ଅବସ୍ଥା ମଣ୍ଡିକ୍ଷକେ ସରାସରି ପର୍ଯ୍ୟବେକ୍ଷନ କରାର କୋନ ପଦ୍ଧତି ଛିଲ ନା । ଆର ତା' ଛିଲ ନା ବଲେଇ ମଣ୍ଡିକେର ସ୍ଵାଭାବିକ କ୍ରିୟାକଳାପେର ଦରଖଣ ପ୍ରତିଟି ମଣ୍ଡିକ୍ଷ କୋଧେର ଆକୃତିଗତ ବା ପ୍ରକୃତିଗତ ଠିକ କି ଧରଣେର ପରିବର୍ତ୍ତନ ସଟେ, ମେଟା ଜାନତେ ପାରା କାର୍ଯ୍ୟ ପକ୍ଷେଇ ମସ୍ତବ ହେଯନି । ଆର ତାଇ 'କୀ ଭାବେ' (how) ଏ ପ୍ରଶ୍ନର ଉତ୍ତର କେଉଁ ଦିତେ ପାରେନ ନି ।

ସାମ୍ପ୍ରତିକ କାଳେ ରେଡିଓ-ବିଜ୍ଞାନ, ଇଲେକ୍ଟ୍ରନିକ, ପଦାର୍ଥ ବିଜ୍ଞାନ, ବସାଯନ ଏବଂ ଗଣିତବିଦ୍ୟାର ଉତ୍ତରିର ଫଳେ ଏହି "କୀ ଭାବେ" ଉତ୍ତର ଦେଓଯା ଆଜ ଅନେକଥାନି ମସ୍ତବପର ।

କ୍ରମଶଃ କରୋଟିର କଠିନ ଆବରଣ ଭେଦ କରେ ଜ୍ଞାନାଲୋକେର ବଶି ଆଜ ମଣ୍ଡିକେର ଅନ୍ଧକାର ଶୁହାର ଅନେକ ସ୍ଥାନ ଆଲୋକିତ କରେଛେ । କୋଧେର ଗଠନ ବିଜ୍ଞାନ, ବିଶେଷ ଅବସ୍ଥାନ, ପାରିପ୍ରକାରିକ ମଞ୍ଚକ କ୍ରମଶ ସ୍ପଷ୍ଟ ହେଁ ଆସଛେ ।

ପ୍ରାୟ ଦୀର୍ଘବିଶ୍ୱାସ ବଚରେର କଠୋର ପରିଶ୍ରମ, ହାଜାର ହାଜାର ପରୀକ୍ଷା ନିରୀକ୍ଷା (ବେଶିର ଭାଗ କ୍ଷେତ୍ରେ ବ୍ୟର୍ତ୍ତା ମସ୍ତେଓ) ଶତଶତ କର୍ମୀର ଅଦମ୍ୟ ଉତ୍ସାହ, ଅନମନୀୟ ଇଚ୍ଛାଶକ୍ତି ଆଜ ପ୍ରକୃତିର ଏହି ଗୋପନତମ ରହସ୍ୟକେ ଉତ୍ୟୋଚିତ କରେଛେ ।

প্রাক্ পাতলভ যুগ পর্যন্ত কেউই সজীব মন্তিকের ওপর পরীক্ষানিরীক্ষা চালাবার সঠিক কোন পদ্ধতি আবিকার করতে পারেননি। সেই জন্যে এ্যাবৎ দেকার্টের (Descartes) পরাবর্ত সম্পর্কিত ধারণাই বিজ্ঞানীদের মনে বন্ধমূল ছিল। এই পরাবর্তক্রিয়াকে সম্যকভাবে অনুধাবন করতে বিজ্ঞানীরা সক্ষম হন নি। তাই কেন ও কী ভাবে—এই ছুটি প্রশ্নের উত্তরই পাতলভ ও তাঁর উত্তরস্মৰীদের কাছে আমরা অভ্যন্ত হালে পেয়েছি।

মন্তিকে কোটি কোটি কোষের সমাবেশ। প্রতিটি কোষ হাজার হাজার কোষের সঙ্গে সংযুক্ত। প্রতিটি কোষ নিজের নিজের কাজ করে চলেছে। একটি কোষকে, মন্তিক থেকে বাইরে না এনে কী করে পরীক্ষা করা যায়, কী করে তার কার্যকারিতা অনুধাবন করা যায় এই ছিল এতদিনের সমস্যা। আনোথিনের ইলেকট্রোফিজিওলজিক্যাল ল্যাবোরেটরিতে এই সমস্যার সমাধান ঘটেছে। খরগোসের মন্তিক কোষের একক ও স্বতন্ত্র ব্যবহার নিরীক্ষণ করার যন্ত্র এখানে আবিস্কৃত হয়েছে।

পদ্ধতিটি এই রকমঃ একটি খরগোসকে কুরারে (curare—গেশীকে অসাড় করার মতো এক রকম ওষুধ) ইঞ্জেক্সন দিয়ে পরীক্ষাস্থানে নিশ্চলভাবে দাঁড় করিয়ে দেওয়া হল। গবেষক তার করোটিতে ড্রিল চালিয়ে একটি ছোট গর্ত করলেন ও তারপর এক মাইক্রন (micron) পরিধির একটি ইলেকট্রড গর্তে চালিয়ে দিলেন।

প্রথমে শোনা গেল একটা টিকটিক শব্দ; যখন ইলেকট্রডের ধারালো প্রান্তটি কোষের ভেতর প্রবেশ করলো তখন চিঁচি শব্দ শোনা গেল। সব শেষে একটা শিসের শব্দ হোল। বোঝা গেল ইলেকট্রডটি কোষের অভ্যন্তরে প্রবিষ্ট হয়েছে এবং আর একটি কোষের ঠিক প্রান্ত দেশে এসে উপস্থিত। এমনি করে যে কোন নির্দিষ্ট কোষবিশেষকে ইলেকট্রডের সাহায্যে পরীক্ষাধীনে আনা চলে।

স্বাভাবিকভাবে ক্রিয়াশীল কোষ থেকে যে জৈব-বিদ্যুৎ প্রবাহ সঞ্চালিত হয় তাকে বিশেষ যন্ত্রের (oscillogram) সাহায্যে লিপিবদ্ধ করা হয়। শব্দের সঙ্গে সঙ্গে স্পন্দন রেখাও পরিবর্তিত হয়।

একটি শুমের ওষুধ (nembutal) দেওয়ার সঙ্গে সঙ্গে খরগোসটি শুমিয়ে পড়লো এবং সঙ্গে সঙ্গে কোষের শব্দ থেমে গেল ও বিদ্যুৎ রেখায়নের রূপ পরিবর্তিত হল। টেউ খেলানো। রেখার পরিবর্তে চিত্রে তখন দেখা গেল একটি সূরল রেখা। সপ্রমাণিত হোল ওষুধটি কোষে প্রবিষ্ট হওয়ার ফলে ইলেকট্রডে বন্ধ কোষটির ক্রিয়া নিষ্ঠেজিত হয়েছে।

এইভাবে মন্তিকের কোন অংশে কোন ওষুধের প্রভাবে নিষ্ঠেজনা নেমে এলো কিম। সঠিকভাবে বোঝা যেতে পারে।

এই পদ্ধতিতে গবেষণার ফলে আমরা অনেক কিছু নতুন তথ্য জানতে পেরেছি। আমরা জেনেছি বিভিন্ন কোষের ব্যবহারে ও জৈব বিদ্যুতের গতিবিগের তারতম্য আছে। কোন কোন কোষে সেকেতে দশ থেকে বারোটি স্পন্দন, আবার কোন কোষে সেকেতে দুশো। বিভিন্ন

কোষনিশ্চত শব্দও বিভিন্ন রকম। কোনটায় টিকটিক, কোনটায় ক্যাচ ক্যাচ, কোনটায় কিচকিচ। আর এই প্রত্যেকটি শব্দই কোষগুলির বিভিন্ন ধর্ম ও কার্যকারিতার নির্দেশক। আরও জেনেছি মস্তিষ্ক কাণ্ডের (brain-stem) জালের মতো অংশে বহু ধরণের কোষ রয়েছে। মনে রাখা দরকার মস্তিষ্ক বক্সের এই অংশটিকে আমরা বলি শক্তি উৎপাদনের কারখানা। কারণ এই অংশের উৎপাদিত নার্ভ শক্তির সাহায্যব্যাপ্তিরেকে বহির্জগতের কোন উদ্দীপকের অমুভূতি লাভ করা সম্ভব নয়। আরও জানা গেছে বিভিন্ন কোষের ওপর রাসায়নিক দ্রব্যের বিভিন্ন ক্রিয়া-প্রতিক্রিয়া। এইভাবে যখন বিভিন্ন কোষসমষ্টির বিশেষ বিশেষ ধর্মগুলি পুরোপুরি জানা যাবে এবং মস্তিষ্কের স্বায়ু-সংস্থার অস্থায় অংশের সঙ্গে তাদের সম্পর্ক সম্যকভাবে নিরূপিত হবে, তখন নিশ্চয়ই এমন রাসায়নিক দ্রব্য বা ঔষধ আমরা আবিকারে সক্ষম হবো যা মস্তিষ্ক বা মনোরোগে প্রায় অব্যর্থ হবে। মস্তিষ্কের যে কোষসমষ্টির ওপরে আমরা এই ঔষধের প্রতিক্রিয়া ক্ষতিকারক মনে করবো সেই অংশকে আমরা অনাবাসে সাময়িকভাবে বিচ্ছিন্ন করে রাখতে পারবো। চিকিৎসকরা শারীরতত্ত্বিদ মারফত জানতে পারবেন তাঁর রোগীর মস্তিষ্কের ঠিক কোন কোষগুলি অস্থু এবং তাঁর জন্য ঠিক কোন ঔষধটি ব্যবহার্য।

অবশ্য এটা খুব বড় কথা নয়। মস্তিষ্ক বিজ্ঞানের গবেষণার প্রধান উদ্দেশ্য এখনও অনাবিস্তুত সেই “ঠিক কী ভাবে” প্রশ্নের উত্তর খুঁজে পাওয়া।

কুকুরের মস্তিষ্কের অভ্যন্তরেও এই মাইক্রোইলেকট্রোড প্রবেশ করিয়ে অনেক পরীক্ষানিরীক্ষা করা হয়েছে। প্রফেসর আনোথিনের গবেষণাগারে ১৯৩৩ সাল থেকে শর্তাধীন পরাবর্তের জটিল-তার ব্যাখ্যা খোজবাব চেষ্টা চলেছে।

আনোথিনের একটি বিশেষ পরীক্ষানিরীক্ষার কথা এখানে উল্লেখযোগ্য। দু বছর ধরে ঘন্টা বাজিয়ে আর বিস্কুট খাইয়ে একটি কুকুরের শর্তাধীন পরাবর্ত বজায় রাখা হয়। তারপর একদিন খাগপাত্রে বিস্কুটের বদলে মাংস দেওয়া হয়। ঘন্টা বাজানো হোল। কুকুর এগিয়ে গেল খাবারের খালার দিকে, মাথা নীচু করলো, তারপর হতাশায় ম্থ ফিরিয়ে মিল। কুকুরের মাংসে অরুচি! তার লালা ঠিক মত নিষ্ঠত হয়েছে, পাত্রের দিকে সে এগিয়েও গিয়েছিল—কিন্তু মাংস গে ছুঁলো না। স্বভাবতঃই কুকুরের মস্তিষ্কে দু বছর ধরে বিস্কুটের গন্ধ যে অচুমঙ্গ তৈরি করেছিল, মাংসের গন্ধের সঙ্গে তার কোন মিল ছিল না। তার আকর্ষণ শুধু ওই বিস্কুট জাতীয় খাগেই সীমাবদ্ধ হয়েছিল। কিন্তু কথা হচ্ছে ঠিক কিভাবে কুকুর বুঝতে পারলো মাংসের উদ্দীপনা বিস্কুটের উদ্দীপনা থেকে আলাদা, ঘন্টার আহ্বান বিস্কুট গ্রহণে—মাংস গ্রহণের নয়। অথবা অন্য কথায়, এই বিশেষ পরিবেশ বিস্কুটের পরিবেশ, মাংসের পরিবেশ নয়। কোন বিশেষ পরিবেশের সঙ্গে আমাদের নিজেদের মানিয়ে নেবার বিকল্পে কী কাজ করছে? কিভাবে একে আখ্যাত করা যায়? আনোথিন নাম দিয়েছেন “এ্যাকসেপ্টর অফ এ্যাকসন”—বাংলায় বলা যায় কর্মের স্বীকারকর্তা। এ নিয়ে নানা রকমের গবেষণা হয়েছে এবং এর ফলে এই সিদ্ধান্তে পৌছনো গেছে যে এই, মস্তিষ্কের গৃহ কার্যপ্রক্রিয়া প্রত্যেকবাব তদানীন্তন প্রক্রিয়ার সঙ্গে একস্থানে বাঁধা হয়। গ্রাহী উদ্দেশ্যনা যখন

বহির্বাহী প্রতিক্রিয়ায় ক্লাপান্তরিত হতে থাকে ঠিক সেই সময় প্রাণীর পূর্বঅভিজ্ঞতা অনুযায়ী এই “এক জুরে বাঁধা” কার্যটি সম্পর্ক হয়। এ পর্যন্ত বেশ রোকা গেল : কিন্তু ঠিক কোন পথ দিয়ে আমাদের গতি প্রকৃতির যাথার্থ্য নির্দেশকে সংকেতগুলি “কর্মের স্বীকার কর্তা”র কাছে পৌঁছোয় ? আমরা জানি পরাবর্ত ক্রিয়ার তিনটি পর্ব। প্রথম পর্বে গৃহীত উদ্বীপনার গ্রাহী নাৰ্তপথে সঞ্চালন, দ্বিতীয় পর্বে মন্তিক কর্তৃক এই উদ্বীপনা গ্রহণ ও তৃতীয় পর্বে পেশী সঙ্কোচন। এর মধ্যে তো কোথাও এই উদ্বীপনাগুলোকে নিয়ন্ত্রণ করার বা ভরান্তি করার ব্যবস্থা নেই। কিন্তু বাস্তবে সংযত করার ব্যবস্থা রয়েছে দেখা যায়। যখনই গ্রাহী নাৰ্ত মারফত সাড়া জাগার সঙ্গেকার উদ্বীপনা নাৰ্ত কেন্দ্রে পৌঁছয়, তখনই কর্মের স্বীকারকর্তা ( এ্যাকসেপ্টর অফ এ্যাকশন ) এর মূল্য নিরূপণ করে এবং সংকেত দিয়ে জানিয়ে দিতে পারে উদ্বীপকটি সঠিক, না কোন ভুল হয়েছে, যা সংশোধন করতে হবে। আমাদের ব্যবহারের পরবর্তী ধাপ নির্ভর করবে এই নতুন অবস্থায় স্নায়ু কেন্দ্রে কী প্রতিক্রিয়া ঘটে তারপর। এইভাবে পরাবর্ত ক্রিয়ার চতুর্থ পর্বটি সংযুক্ত হয় ও বৃত্তি সম্পূর্ণ হয়। এই বিশেষ ব্যবস্থাকে বলা হয় “ফিড ব্যাক” ( feed back ) ব্যবস্থা।

এ ব্যবস্থা না থাকলে সতত পরিবর্তনশীল পরিবেশের সঙ্গে কোন প্রাণীই নিজেকে খাপ খাওয়াতে পারতো না এবং তাদের অস্তিত্ব হয়ে উঠতো সক্ষটাপন। পুরনো অভ্যাসের বদলে নতুন অভ্যাস গড়ে তোলা সম্ভব হোত না। কোন কারণে যার পা কাটা পড়েছে সে ক্রাচে ভর দিয়ে ইঠতে শিখতো না। অস্তু ফুসফুসের বদলে স্থৃত যান্ত্রিক ফুসফুন দিয়ে কাজ চালানো যেত না। জীবনধারণের অবস্থার সামান্য বিপর্যয়েই মানবগোষ্ঠী ধ্রংস হোত। এখন আমরা আনাখিনের এই “চতুর্থ পর্ব” আবিষ্কারের ফলে অনেক কিছুর ব্যাখ্যা করতে পারি যা আগে পারতাম না। এখন আমরা বুঝতে পারি, কী করে মাঝুম তার ভুল বুঝতে ও তা’ সংশোধন করতে পারে, ঠিক কি করে পছন্দমত জিনিসটি খুঁজে পায় ; যখন আমরা একটা লম্বা বক্তৃতা করি—কথাগুলো কী করে ঠিকমত জিভের ডগায় এসে যায় এবং কী করে বাক্যগুলি বিশেষ অর্থবাঞ্ছক হয়। কোন কাজ যাতে নিখুঁত ভাবে সম্পন্ন হয় তার বন্দোবস্ত স্নায়ুতন্ত্রে ঠিক করাই আছে। উচ্চতর-স্নায়ু-প্রক্রিয়ায় এ বৈশিষ্ট্য আমরা কোটি কোটি বছরের ফলে লাভ করেছি।

কিন্তু এখনও এ সমস্যে সবকিছু জানা যায়নি। এই “কর্মের স্বীকার কর্তা” কোষগুলি মন্তিকের কোন স্বতন্ত্র ও বিশেষ কোষ সমষ্টি, না সময় বিশেষে সমস্ত কোষই এই রকম ব্যবহারের অধিকারী ? “ঠিক কী করে”—এই নিয়ন্ত্রণব্যবস্থার শারীরস্ত সঠিক নিয়মকানুনের সবচুক্র অবশ্য এখনও জানা যায়নি।

অ্য পথ দিয়ে জীবদেহের এই স্বয়ংক্রিয় ব্যবস্থা অন্তরণ করেছেন এন, উইনার (N. Wiener) নামে একজন গণিতজ্ঞ। জীবদেহের স্বয়ংক্রিয়তা থেকে তিনি এই ‘ফিড ব্যাক’ ব্যবস্থা অনুমান করে নিয়েছেন। এর ফলে গড়ে উঠেছে বিজ্ঞানের একটি নতুন শাখা (Cybernetics) এবং উদ্ভাবিত হয়েছে নানাবিধি স্বয়ংক্রিয় যন্ত্র যার প্রয়োগে দ্বিতীয় শিল্প বিপ্লব [ সবিতা মুখোপাধ্যায় কর্তৃক অনুদিত ]

## মানসিক শ্রমের বৈপ্লাবিক রূপান্তর

তরুণ চট্টোপাধ্যায়

সোভিয়েত ইউনিয়নের উক্তাইন রাজ্যের গ্রাম্যলের কোন এক জায়গায় একটি বাড়ীর সামনে এক ফলকের উপর লেখা আছে “বিৱি ও টেলিকাস্ট”। সকাল থেকে দলে দলে মাধ্যমিক বিদ্যালয়ের ছাত্রছাত্রীরা সেই বাড়ীতে এসে হানা দেয় ঘড়ির কাঁটায় কাঁটায়। দূরভাবী টেলিফোন বুথের মত সারি সারি ঘরের মধ্যে ততক্ষণে আলো! ফুটে উঠেছে নীলাভ টেলিভিশনের পর্দায়। কোনটিতে কোন কালজয়ী সাহিত্যিকের জীবনীর কথেকটি পৃষ্ঠা ছাপার হরফে প্রতিফলিত, কোনটিতে বা সারি সারি গানিতিক স্তুতি। সেই সঙ্গে শোনা যাচ্ছে অনুশৃঙ্খলার কঠিন পর্দা, যিনি ছাত্রদের কাছে সেই স্তুতিগুলির ব্যাখ্যা দিয়ে যাচ্ছেন। সঙ্গে সঙ্গে সেই ব্যাখ্যা বৈদ্যুতিক ফিলায় রেকর্ড করে নেওয়া হচ্ছে।

কীয়েক শহরে বিবাট গ্রহাগারের মত কোন প্রতিষ্ঠান গ্রামে নেই। সেই সব বড় বড় গ্রহাগারে এত বিষয়ে এত বই আছে যে বিভিন্ন লোককে তথ্য সরবরাহ করার জন্য শত শত বর্মীকে দিনের পর দিন অসংখ্য ক্যাটালগ ও কার্ড খুঁজে খুঁজে সেই সব তথ্য বার করতে হোত।

আজ সেখানে ইলেক্ট্রনিক মেশিন বসেছে যা তার স্মৃতির কোর্ঠায় সাজিয়ে রেখেছে লক্ষ লক্ষ ফিল্টা রেকর্ড ও মাইক্রোফিল্মের সমস্ত তথ্য। হকুম দিলেই সে নিদিষ্ট ইলেক্ট্রনিক কোর্থটির সাহায্যে কিংবা রেকর্ড চালু করে, যার ফলে শব্দের সঙ্গে সঙ্গে প্রযোজনীয় পার্ট্য পৃষ্ঠাটির প্রতিক্রিতি স্বদূর গ্রামের টেলিভিশনে প্রতিফলিত করে। বিৱি ও টেলিকাস্ট কেন্দ্রের বিৱি ও টেলিকনিসিয়ান হচ্ছে নতুন যুগের গ্রন্থাগারিক।

গল্প আছে একদিন এক যান্ত্রিক দ্বাৰাখেলোয়াড়ের সঙ্গে দ্বাৰা খেলতে বসে বহু যুদ্ধবিজয়ী বেপোলিয়ন খেলায় হেরে যান। পরে জানা যায় যে সেই যন্ত্রে নাকি একজন ক্ষুদ্র মাছুষ লুকিয়ে থেকে তাকে হারিয়ে দেয়।

গল্প অবশ্য গল্পই, কিন্তু এই গল্পের মধ্যে প্রতিফলিত হয়েছে মানবের যন্ত্রকে দিয়ে মন্তিক্রের কাজ করিয়ে নেবার স্পন্দন।

মন্তিক্রের প্রধান ক্ষমতা হচ্ছে স্মরণ শক্তি। গুরুমন্তিক বল্লো হাজার হাজার প্রাথমিক ইউনিট বা নিউরণ আছে। সেগুলি দশ বিশ ত্রিশ বছরে কি পরিমাণ তথ্য স্মৃতির কোর্ঠায় সংকয় করতে পারে তার হিসেব করা সহজ নয়। কোন লোক যদি সেকেন্ডে ২টি শব্দ হিসেবে ৫০ বছর

ধরে দৈনিক ১২ ঘণ্টা বই পড়ে, তাহলে তার পড়া হবে ১৫০ কোটি শব্দ যা মোটা মুট ৩০০ পৃষ্ঠার ১৪০০০ বইএর সমান। এর বেশী মাঝের সাধ্যের বাইরে।

যে বিষয় নিয়ে আমি চিন্তা করছি সোটি শব্দের মাধ্যমে উচ্চারণ করতে যতটা সময় লাগে, ঠিক ততটা সময়েই বিয়য় সম্পর্কিত ধারণাটি মন্তিকের মধ্যে ধারা-বাহিক ভাবে সমবেত হয়ে প্রতিফলিত হয়।

বৈজ্ঞানিকরা এমন মেসিন তৈরি করার চেষ্টা করেছেন যা কোটি কোটি তথ্য প্ররূপকরণে সঞ্চয় করে রাখতে পারে এবং সেগুলিকে মানব মন্তিকের মত সারি বন্ধ ও সমবেত ভাবে পুনঃ প্রকাশ করতে পারে, সেকেন্দ্র দ্রুটি শব্দ বেগে নয়, তার হাজার হাজার গুণ বেশি বেগে।

আজ পর্যন্ত মাঝে ৫ কোটিরও বেশি ছাপা বই প্রকাশ করেছে। প্রতি বছর মোটামুটি ২ লক্ষ বই ও পত্র পত্রিকা ছাপা হয়। ৫ লক্ষাধিক বিজ্ঞানসাধক এবং লক্ষ লক্ষ ইঞ্জিনীয়ার ও যন্ত্রবিদ্যুতির পরিমাণ ক্রমাগত বাড়িয়ে চলেছেন। এই বিরাট বৈজ্ঞানিক তথ্যভাণ্ডার ভূগর্ভে নিহিত সোনা, হীরা ও ইউরোনিয়াম সম্পদের চেয়ে ও অনেক বেশি দামী। কিন্তু সেই বিপুল তথ্যভাণ্ডার থেকে প্রয়োজনীয় তথ্য নিকাশ করে আনা সহজসাধ্য নয়। কারণ বিজ্ঞান ও যন্ত্রকোশলবিদ্যার ফেত্রে নিত্য নতুন উপন্ধেত্র, শাখা প্রশাখা, গজিয়ে উঠেছে বলে বৈজ্ঞানিকরা ক্রমশই বেশি করে বিশেষজ্ঞতার দিকে ঝুঁকছেন। ফলে তাঁদের নিজ নিজ কর্মক্ষেত্রের পরিধি ক্রমশই সংকীর্ণ থেকে সংকীর্ণতর হয়ে যাচ্ছে এবং সেই সংকীর্ণ পরিধির মধ্যে বৈজ্ঞানিক পরিভাষার পরিমাণ হ্রাস করে বেড়ে চলেছে বলে, এবই বৈজ্ঞানিক শাখার, উপশাখাপ্রশাখার বৈজ্ঞানিকদের মধ্যে যে দুর্বল বা ব্যবধান তৈরি হচ্ছে, তা বিভিন্ন ভাষাভাষী লোকের পারস্পরিক দূরত্বের চেয়ে ও বেশি। বৈজ্ঞানিক গবেষণার ফেত্র যে ভাবে স্থুরস্থানী ও বৈভিন্নযুক্ত হয়ে উঠেছে তাতে মেশিন ছাড়া সমস্ত রকমের তথ্য যোগাড় করা সম্ভব নয়। মেশিন না থাকার ফলে একাধিক জ্ঞানগায় একাধিক বৈজ্ঞানিক একই বিষয় নিয়ে গবেষণা করে সময়ের অপচয় করেন, কারণ তাঁরা জানতে পারেন না, অন্য কেউ সেই গবেষণা পূর্বৰী করেছেন কিনা। তাই আজ বৈজ্ঞানিকরা অনেক সময় বলেন যে, কোন একটি গবেষণা অন্য কোথাও অন্য কেউ করেছেন কিনা তার ইদিস পাওয়ার চেয়ে নতুন কিছু একটা আবিক্ষার করা সোজা। গবেষণার এই ধরণের পুনরাবৃত্তি বৈজ্ঞানিক গবেষণার খরচ ও বাড়িয়ে দেয়।

আজকের দিনে বসায়নবিদ্যার কোন প্রয়োগিক সমস্তার সমাধান করতে গেলে সংশ্লিষ্ট রাসায়নিক র্যাগিক প্রতিক্রিয়া সম্পর্কে সমস্ত তথ্য হাতের কাছে চাই। বই পত্র ঘেঁটে লক্ষ র্যাগিক প্রতিক্রিয়ার বিষয়ে কোটি কোটি হরফ পড়া ছাড়া কোন উপায় নাই একেতে। সাধারণ ইলেক্ট্রনিক কম্পিউটার সে কাজ করতে সক্ষম। এর জন্য চাই এমন ইনকর্নেশন মেশিন যার মধ্যে থাকবে কোটি কোটি ইউনিট। সেই রকম মেশিন আমাদের বলে দিতে পারবে:—

দেশবিদেশের বিশিষ্ট অন্যবাস্তুতে ব্যবহারোপযোগী মেশিন তৈরি করতে হলে কোন কোন ধাতু

বা পদার্থ কি রকম পরিমাণে বিশিয়ে সেই মেশিন গড়ার উপযোগী গিশ ধাতু বা প্লাস্টিক তৈরি করতে হবে।

এক নতুন ধরণের ইঞ্জিনের জন্য কারা কারুরেটার তৈরি করে ?

রকেট ইঞ্জিনের ইঞ্জিনের উপাদানগুলি কোন কোন জিনিষ থেকে পাওয়া যাবে ?

স্বয়ংক্রিয় তথ্যস্তর এবং স্বয়ংচালিত পরিভাষা, কোষিকান ও যন্ত্রকোশলের ফ্রেন্টে সীমাবদ্ধ বিশেষজ্ঞতা ও বিভাগীয়তা দূর করে বিজ্ঞানের পরম্পরাসংলগ্ন ফ্রেন্ট গুলিতে তথ্যসম্পদের কার্যকরী ব্যবহার সুনির্মিত করবে।

সোভিয়েত রাশিয়ায় এইদিক দিয়ে কাঞ্জ হচ্ছে সবচেয়ে বেশি। মঙ্গোলে বিজ্ঞান ও যন্ত্রকোশলের এক তথ্যাগার আছে। পৃথিবীর ৮৫টি দেশ থেকে ৫০টি ভাষার প্রায় ৫০০ পত্রপত্রিকা সেখানে যায়। সেগুলির মর্মান্বার করার জন্য তথ্যাগারে রয়েছেন ১৫০০ অনুবাদক এবং ১৩ হাজার উপদেষ্টা।

১৯৫৫ সালে সোভিয়েতবিজ্ঞানমন্দিরের পরিগণনা বিভাগবনের কর্মীরা ইংরাজী থেকে কৃশ ভাষায় তর্জমা করার জন্য 'বি-ই-এস-এম' মডেলের ইলেকট্রনিক কম্পিউটার (এই ধরণের একটি যন্ত্র কলকাতার স্ট্যাটিস্টিক্যাল ইন্সটিউটে আছে) ব্যবহার এক বর্ণসূচী রচনা করেন।

জার্মান ও ইংরাজী ভাষায় মোটামুটি ৪ লক্ষ করে শব্দ আছে। তার মধ্যে সর্বিদ্বা ব্যবহার হয় ৫ হাজারের মত। গণিত ও যন্ত্রবিদ্যায় ব্যবহার শব্দের সংখ্যা আরো অনেক কম।

উল্লিখিত 'বি-ই-এস-এম' যন্ত্রটি ৯৫২টি ইংরাজী ও ১১৭২টি কৃশ শব্দ নিয়ে সরল গাণিতিক পার্শ্ব, টাইম্স পত্রিকার কিছু প্রবন্ধ এবং চার্লস ডিকেন্সের ডেভিড কপারফিল্ড-এর কিছু কিছু অংশ তর্জমা করেছিল।

আজ সোভিয়েত বিজ্ঞান মন্দিরে ইংরাজী, কৃশ, জার্মান, চীনা ও জাপানী ভাষা থেকে যন্ত্রান্বাদ করা হয় এবং হাঙ্গারীয় ও ফরাসী ভাষা থেকে অনুবাদ করার ব্যবস্থা ফরা হচ্ছে। এই যান্ত্রিক অভিধানে বর্তমানে ২০০০ ইংরাজী শব্দ সংখ্যার আকারে সঞ্চিত আছে। আজ কোনো পার্শ্ব অনুবাদ করার সময় প্রতি পৃষ্ঠায় ২।১টির বেশি যন্ত্রের অঙ্গাত শব্দ পাওয়া যায় না।

গ্রাই স্বয়ংক্রিয় তত্ত্বের নাম হয়েছে গাণিতিক ভাষাতত্ত্ব।

সোভিয়েত দেশে আজ এখন যন্ত্র উন্নতি হয়েছে যা চেঁচিয়ে পড়ে শোনাতে পারে। প্রফুল্প পড়তে ও কপি ধরতে পারে (মিনিটে ১২০টি শব্দ) শুধু ভবিষ্যতে এই বেগ মিনিটে ৫০০।৬০০ শব্দে তুলে নিয়ে যাওয়া যাবে। সোভিয়েত দেশে প্রথম ইলেকট্রনিক স্বয়ংক্রিয়স্তর নির্মিত হয় ১৯৪৫ সালে। তারপর ১৫ বছরের মধ্যে সেই যন্ত্রের যা উন্নতি হয়েছে তা অভাবনীয়। একটি উদাহরণ দিতে পারি।

যে কোন ছাত্রই জানে যে দুটি অঙ্গাত মানসম্পদ সংখ্যার সমীকরণের সমাধান করতে ২।৩ মিনিট লাগে। কিন্তু এই রকম ২০০ সমীকরণ সিটেমের সমাধানে এসে পৌছতে একজন মানুষের তার দশ লক্ষ গুণ বেশি সময় লাগবে অর্থাৎ ১২ বছর। যন্ত্রের কিছু এই সমাধানে পৌছতে ১ ঘণ্টাও

লাগে না। আগে এই সব যন্ত্র ষট্টায় ১ হাজারেরও বেশি কাজের ইউনিট করতে পারতনা। আজকাল করে ১০ হাজারেরও বেশি এবং অদূর ভবিষ্যতে লক্ষ লক্ষ করতে পারবে।

এই সব যন্ত্রের সাহায্য আজকাল অসাধ্য সাধন করা যাচ্ছে এবং বহু টাকা বেঁচে যাচ্ছে। যেমন ধড়ন কোন নদীর কিনারা এমন ভাবে বৈধে দিতে হবে যাতে ধসে না পড়ে। সেই বাধের গড়ন ও খাড়াই কেমন হওয়া চাই সেটার হিসেবে সামাজিক ক্ষেত্রে শ্রমিকরা হয়ত কয়েক শে গজ কাজ করে দেখলেন মাটীর গড়ন সেখানে আশারূপ নয়। ফলে কিছুদিন বাদে বাঁধে ফাটল দেখা দেবে এবং লক্ষ লক্ষ টাকার অপচয় হবে। কিন্তু তথ্যবন্ধ থাকলে এই ধরণের গলতি হবেনা।

কোন্ত এরোপীয়ের ডানার গড়ন কেমন হওয়া দরকারি, কোন্ত মডেলের জেট-চালিত ইঞ্জিন দেখতে কেমন হবে; কোন্ত টার্বাইনের পাথা গুলির চেহারা কিরকম হবে, এসবই যন্ত্র নির্ভুল ভাবে বলে দিতে পারে।

এখনো পর্যন্ত অধিকাংশ ক্ষেত্রে 'ইউনিভার্সাল' মেশিন ( যা বিভিন্ন রকমের কাজে ব্যবহার করা হায় ) ব্যবহার হয়। কিন্তু সেগুলি বড় জটিল ও জবড়জন্দ। তাই সমগোত্তীয় সমস্যাবশীর জ্যেষ্ঠ স্তর ও সরল মেশিন হলে কাজ আরো ভাল হবে।

কথাটা শুনতে থারাপ লাগে যে, গত ১০০ বছরে কারখানা শ্রমিকের উৎপাদিকা শক্তি বেড়েছে শতকরা ১৪০০ ভাগ, অথচ অফিস কর্মচারীদের ক্ষেত্রে এই হৃদ্দির মান শতকরা মোটে ৪০ ভাগ।

তবে আকশোষ করার কিছু নেই। এই অবস্থা বেশি দিন থাকবেনা। মাথার কাজের ক্ষেত্রে বিপ্লবের সূচনা ইতিমধ্যেই আমরা দেখতে পাচ্ছি।

অদূর ভবিষ্যতে এমন দিন আসছে যখন মুদ্রিত সব কিছুই যন্ত্রের সাংখ্য বর্গমালায় রূপান্তরিত হবে যাবে।

কিন্তু মানুষ এবং তার মর্যাদা? মানুষ মানুষই থাকবে। তার শ্রেষ্ঠত্ব এবং কর্তৃত্ব মেশিন কেড়ে নিতে পারবে না। তথ্যবন্ধ মানুষেরই হাতে গড়া। যন্ত্রের ভাগমন্দ, উন্নত, অবনতি, সবই মানুষের ওপর। ট্রাকটার ও বুর্জিং মিল যে ভাবে মানুষের কাষিক শ্রমের যন্ত্রীকরণ সাধন করেছে ঠিক তেমনি তথ্যবন্ধ মানুষের মানসিক শ্রমের যন্ত্রীকরণ করবে।

অণীতে একদিন লিখিত ভাষা ও মুদ্রাযন্ত্রের আবির্ভাব যেমন আধুনিক মানব সভ্যতার ভিত্তি গেওয়েছে, ঠিক তেমনই যান্ত্রিক ভাষা মানুষের মানসিক শ্রমের বৈপ্লবিক রূপান্তর সাধন করে ভবিষ্যতের সমাজ ও সভ্যতার পরিপূর্ণ বিকাশের এক অঙ্গের অঙ্গ হবে দাঁড়াবে। এই যান্ত্রিক ভাষাই একদিন ঘৃঢ়িয়ে দেবে কাষিক ও মানসিক শ্রমের ব্যবধান।

হাসিভরা মুখ। উজ্জল চোখ ছাঁটি। লোকটা বকবক করে করে কথাই; বলে সঙ্গী-সাথীদের কাছে। ওকে দেখি আর নানা কথা মনে আসে। হয়তো ওর কোন কাজ সফলভাবে শেষ করেছে তাই গল্প করছে। নয়তো বা বাড়ি থেকে বহুদিন পর পাওয়া চিঠিতে জেনেছে ওর অস্ত্র ছেলে ভাল হয়ে উঠেছে, তাই বলছে সঙ্গী-সাথীদের। কি জানি কি বলছে! যাই হোক, একটা কিছু হবে। দেখে মনে হয়, ওর মনটা খুশীতে ভরপূর।

এইভাবেই আমরা মাঝুয়ের মনোভাব অনেকটা বুঝতে পারি। তার চোখ-মুখ, তার কথা বলা, তার ভাব-ভঙ্গী দেখে আমরা তার অন্তরের আবেগ-অনুভূতির ভাবা 'পড়ে' নিতে পারি। এই লোকটাকে দেখে যেন মনে হল, তার মন আনন্দে ভরে রয়েছে। তেমনি কেউ যখন উদ্বিগ্ন থাকে, কি মানসিক অশাস্ত্রিতে থাকে, তাকে দেখেও আমরা তার মন বুঝতে পারি।

মনের প্রকৃতি বোঝা যায় তার কারণ, মানসিক প্রক্রিয়ার সঙ্গে সঙ্গে শারীরিক নানা পরিবর্তন ঘটে। মুখের বিভিন্ন মাংসপেশীর সংক্ষেপ প্রক্রিয়ায় যেমন সেই পরিবর্তনের ছাপ পড়ে, তেমনি সাড়া জাগে সারা দেহেই। নাড়ীর গতি, শাস-প্রশ্বাসের ধরণ; রক্ত চলাচল, বিভিন্ন গ্রহিত রসক্ষরণ ইত্যাদি সবই নানা ধরণের প্রক্ষেপের (Emotion) সঙ্গে বদলায়। সেই সঙ্গে মূখের ভাব, গলার স্বর, অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ সংক্ষালনের ধরণও পরিবর্তিত হয়। বিভিন্ন প্রক্ষেপের সঙ্গে এই ধরণের পরিবর্তন যদি না ঘটত, যদি এগুলোর সাহায্যে মানসিক অবস্থার বিভিন্ন পরিবর্তনকে সাধারণভাবে আমরা না বুঝতে পারতাম, তবে প্রক্ষেপের কোন মূলাই থাকত না আমাদের কাছে।

প্রক্ষেপের সঙ্গে মাঝুয়ের স্বাস্থ্যের ঘনিষ্ঠ সম্পর্ক আছে, এটা খুব খাঁটি কথা। মনই হোক আর ভালই হোক, অপ্রত্যাশিত কোন খবর অস্ত্র লোককে হঠাৎ দিতে নেই। খবরটা একটু একটু করে তাকে দিতে হয়, যাতে সে সেটা সয়ে নিতে পারে। রোগীর মানসিক চঙ্গলতা যাতে না ঘটে সে সম্মত ডাক্তাররা প্রায়ই সাবধান করে দেন। এমন কথা রোগীর কাছে কখনও বলা উচিত নয়, যা তাকে উত্তেজিত করে তুলতে পারে।

মাঝুয়ের জীবনে বিভিন্ন প্রক্ষেপের গুরুত্ব অনেক। প্রক্ষেপ যদি আমাদের মধ্যে সাড়া না জাগাতো, তবে আমাদের জীবন একধরে হতো; নীরস মনে হতো। নিষ্পত্ত হয়ে থাকতাম আমরা। প্রক্ষেপ আমাদের জীবনে নতুনস্বরে স্বাদ আনে। দৈনন্দিনের একধরে মি

দূর করে বৈচিত্র্য আনে জীবনধারায়। অনুভূতি যেখানে বেশী সদর্থক প্রক্ষেপ সংকার করে, অর্থাৎ স্থখ, আনন্দ, তপ্তি ইত্যাদি বোধকে জাগিয়ে তোলে, সেখানে মানুষের জীবন খুশীতে ভরে ওঠে। এমন মানুষ নানা আশা-আকাঙ্ক্ষায় তার মন ভরে তোলে, বিশ্বাসী হয় স্থৰ্থী জীবন সম্পর্কে। আবার মানুষ যখন কেবলই প্রতিকূল অবস্থার সন্ধৰ্থীন হয়, অহেতুক তার মনে নানা উদ্বেগ দেখা দেয়। একটানা বহুদিন ধরে শোক-তাপ ভোগ করে, নিরাশ হয় নানা ব্যাপারে, তখন জীবনে আনন্দ থাকে না। বিষঘাত মনকে ছেয়ে ফেলে। নিরাশা মানুষের মন ভেঙ্গে দেয়, তার উত্থমকে নষ্ট করে ফেলে। মানুষকে জীবন-বিমুখ করে দেয়।

আর্টারশ শতাব্দীর শেষের দিকে সমস্ত রকম প্রক্ষেপকে দ্রুতাগে ভাগ করে ফেলা হয়। যেগুলোর প্রভাবে মানুষের জৈব প্রক্রিয়া উন্দীপিত হলে দেখা যায় সেগুলোকে বলা হয় Sthenic Emotions; আর যেগুলোতে এই প্রক্রিয়ার অবনতি ঘটতে দেখা যায় সেগুলোকে বলা হয় Asthenic Emotion। আনন্দে আর দুঃখে মানুষের অভিযান্ত্র ও তার ব্যবহারিককল্পের বিচার-বিশ্লেষণের ভিত্তিতে প্রক্ষেপের এই শ্রেণী বিভাগ গড়ে তোলা হয়।

আনন্দকর প্রক্ষেপ মানুষের জৈব প্রক্রিয়াকে জোরালো করে। শ্বাস-প্রশ্বাস গভীরতর হয়, নাড়ীর স্পন্দনে কোন চঞ্চলতা থাকে না, নাড়ী পূর্ণভাবে ক্ষীত হয়। চোখ-মুখ আরও উজ্জ্বল হয়, কোন ক্লান্তিবোধ থাকে না। কিন্তু দুঃখকর প্রক্ষেপের প্রভাবে মানুষের মুখ ঝান দেখায়, শ্বাস-প্রশ্বাস হয় অগভীর, নাড়ীর গতিতে চঞ্চলতা বাড়ে, পূর্ণভাবে নাড়ী ক্ষীত হয় না। ক্লান্তিতে সারা দেহ ভারী মনে হয়। নেপোলিওনের সার্জেন লারী এক সময় বলেছিলেন 'বিজেতাদের ক্ষত বিচ্ছিন্নদের ক্ষত থেকে ক্রুত নিরাময় হয়।' একান্ত ব্যক্তিগত অভিজ্ঞতা থেকে তিনি যে মন্তব্য করেছিলেন তা' খুবই ঠিক। মহান অক্টোবর বিপ্লবের সময় আমাদের দেশেও এ ব্যাপারটা দেখা গিয়েছিল। যুক্ত প্রতিরোধমূলক অবস্থাকে কাটিয়ে উঠে, আমাদের সৈয়দরা যথন আকৃমণাত্মক পথ বেছে নিতে সক্ষম হয়, আর সেই সঙ্গে জয় সম্পর্কে বিশ্বাস ফিরে পায়, তখন অনুসৃত সৈনিকদের মধ্যে ব্যাপারটা পরিলক্ষিত হয়। সৈনিকদের মধ্যে দেহের ক্ষত-যন্ত্রনাকে সহ করবার ক্ষমতা বেড়ে যেতে দেখা যায়, আর তারা সুস্থিত হয়ে ওঠে আগের থেকে আরও তাড়াতাড়ি।

বিভিন্ন প্রক্ষেপের প্রভাবে মানুষের দৈহিক প্রক্রিয়ায় কি পরিবর্তন ঘটে, এনিয়ে বর্তমানে বহু গবেষণা চলছে। এই সমস্ত গবেষণা থেকে আমরা এসম্পর্কে বিজ্ঞান সম্মত বহু তথ্যাত্মক জানতে পারছি। পাকস্তলীর মাংসপেশীর সংশোচন প্রক্রিয়ার উপর প্রক্ষেপের প্রভাব সম্পর্কে অধ্যাপক কে, আই, প্লাতানভের গবেষণা একেতে খুবই চিন্তাকর্ক। সম্মোহিত অবস্থায় মানুষের মনে বিভিন্ন ধরণের প্রক্ষেপ সংক্ষার করে পরীক্ষানিরীক্ষা করা হয়। রঞ্জেন চিত্রে দেখা যায় আনন্দবোধক প্রক্ষেপের প্রভাবে পাকস্তলীর মাংসপেশীর দৃঢ়তা (tone) বৃদ্ধি পায়। এমনকি পাকস্তলীর আয়তন ও অপেক্ষাকৃত ছোট হয়ে যায়। আবার ঐ রকম সম্মোহিত অবস্থায় মনে দুঃখ বা হতাশাবোধক উগ্র ধরণের প্রক্ষেপ সংক্ষার করে দেখা যায় পাকস্তলীর মাংসপেশী শিথিল হয়ে পড়ে, যার ফলে সেটাকে একটা খালি ঝুলে থাকা থলের মত দেখায়। দেখা

যায় খান্দবস্তুকে অব্রে ঠেলে দিতে পাকস্থলীর যথেষ্ট পরিশ্রম করতে হচ্ছে। তবের প্রভাবে শাশ-প্রশাসের হার কমে যায়। শাস-প্রশাস অগভীর হয়। সেই সঙ্গে নাড়ীর গতি হয় মন্তর আর অনিয়মিত। এমনকি রক্ত ও প্রশাসের উপাদানের মাত্রায় তারতম্য ধরা পড়ে।

অবশ্য এসব পরীক্ষানিরীক্ষা থেকে এটা সন্দেহাতীভাবে প্রমাণ করা যাবে, যে প্রক্ষেপ্ত নঙ্গর্থক হলেই শরীরের ক্ষতি হবে। তার কারণ এ ধরণের পরীক্ষায়, খুব অল্প সময়ের মধ্যে মনে হঠাতে একটা প্রক্ষেপ্তের স্থষ্টি করে তার প্রতিক্রিয়া লক্ষ্য করা হয়েছে। এইটাই মনে হওয়া স্বাভাবিক, যে যথেষ্ট সময় পেলে দৈহিক প্রক্রিয়া এই সব প্রক্ষেপ্তের থাপ থাইয়ে নিতে পারতো।

এ প্রসঙ্গে আমেরিকার বৈজ্ঞানিক জি, উলফের অভিজ্ঞতা উল্লেখযোগ্য। পুড়ে যাওয়ার পর তাঁর এক সহকর্মীর অন্ননালী সঙ্কুচিত হয়ে যায়। যার ফলে তাকে ধাওয়ানোর জন্য পেট কেটে পাকস্থলীর ওপর অপারেশন করার প্রয়োজন হয়। এই সময় সরাসরি পাকস্থলীর ভেতর দিকটা দেখার তাঁর স্বয়ম্বর হয়েছিল। দেখা যায়, বেশ কয়েক সপ্তাহ নির্দারণ অস্ত্রোষ আর উদ্বেগের মধ্যে কাটানোর ফলে এই ভদ্রলোকের পাকস্থলীর শ্লেষ্মিক পর্দার (mucus membrane) রং গাঢ় রক্তবর্ণ ছিল। গ্যাসিড ক্ষরণের মাত্রা অনেকটা বেড়েছিল। কিন্তু পরে যখন তিনি কিছুদিন নিশ্চিন্ত বিশ্রামের মধ্যে থাকলেন তখন গ্যাসিড ক্ষরণের মাত্রা দেখা গেল আগের থেকে শক্তকরা ৫২ ভাগ কমে গেছে।

একটানা দীর্ঘকাল আতঙ্কগ্রস্ত অবস্থা ভোগ করছে, এমন মানুষের ওপর পরীক্ষানিরীক্ষা করে আর ও অন্যান্য বৈজ্ঞানিকরা দেখেছেন যে, এই রকম অবস্থায় দেহের ওজন যেমন কমে যায়, তেমনি পরিগাম : ক্রিয়াতেও (metabolism) নানা গোলযোগ দেখা দেয়। এই রকম নানান তথ্য থেকে একথা জোর দিয়েই বলা যায় যে, নঙ্গর্থক প্রক্ষেপ্তের প্রভাব দীর্ঘকাল চলতে থাকলে স্বাস্থ্যের অবনতি ঘটে। রক্তের উচ্চচাপ জনিত অশ্রুখে, বিশেষ করে যারা দুর্বলচিত্ত তাঁদের ক্ষেত্রে, চিকিৎসকরা অনেক সময় ব্রহ্মপুরিবর্তনের উপদেশ দেন। সেই সমস্ত পরিস্থিতিকে তাঁরা এড়িয়ে চলতে বলেন, যা থেকে এইসব অসুস্থ ব্যক্তিদের অস্ত্রোষ, উদ্বেগ বা শাস্তির বিপ্লব ঘটতে পারে।

নঙ্গর্থক প্রক্ষেপ্ত স্বাস্থ্যের ক্ষতি করে নানাভাবে। এমন কথা প্রায়ই শোনা যায়,—‘সখ করে কি কেউ মনে অশাস্তি, উদ্বেগ ডেকে আনে! সকলেই জানে তা’ ভোগ করতে কতো কষ্ট। কিন্তু কি করা যাবে, এ সব ত’ হাওয়ায় উড়ে আসে না। জীবনে চলতে গেলে এমন বহু ঘটনাতেই জড়িয়ে পড়তে হয়, যা মনকে আঘাত করে। ঘটনা অণ্ণীতিকর বলে ইচ্ছা করলেই ত’ আর তাকে বদলান যায় না।’ কিন্তু ব্যাপারটা পুরোপুরি ঠিক তা’ নয়।

আমাদের নিজেদের উপরই অনেক কিছু নির্ভর করে। জীবনে একটা বড় আশা কি ভাল-বাস। ব্যর্থ হতে পারে। এ ঠিক যে ‘জোর করে’ কারুর প্রতি শ্রদ্ধা বা ঘণার ভাব আমরা মনে আনতে পারি না। কে, এস, স্নানশালাভঙ্গি বলেছেন ‘ফরমায়েস মত মনে প্রক্ষেপ্ত স্থিত হয় না’।

କଥାଟା ମତ୍ୟ । କିନ୍ତୁ ଚେଷ୍ଟା କରିଲେ ମନେର ଭାବାବେଗକେ ଯେ କିଛିଟା ବଦଳାନ ଯାଇ ନା, ଏମନ ନୟ । ତବେ ତାର ଜୟ ଏକଟୁ ସ୍ଵର ପଥେ ଆମାଦେର ଯେତେ ହେବେ ।

ଅନେକ ସମୟ ଦେଖା ଯାଇ ରୋଗୀ ଥିବ କଟିନ ଅସୁଖେ ଭୁଗଛେ, ଚିକିତ୍ସକରା ମେରେ ଓର୍ଟାର ଆଶା ପ୍ରାୟ ହେବେଇ ଦିଯେଛେନ, ତୁରୁତ ରୋଗୀ ମେରେ ଉଠେଛେ । ଏମନ ବ୍ୟାପାର ହୟ କି କରେ ? ଏ ସର କ୍ଷେତ୍ରେ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରିଲେ ଦେଖା ଯାବେ, ଜୀବନେର ପ୍ରତି ଗତୀର ଭାଲବାସା, ବେଁଚେ ଓର୍ଟାର ଜୟ ପ୍ରବଳ ଇଚ୍ଛା, ଭବିଷ୍ୟତେର ଓପର ବିଶ୍ୱାସ, ଆରାତ କାଜ କରିବାର ଆକାଞ୍ଚା, ରୋଗୀକେ ରୋଗ ଜୟ କରିତେ ସାହାଯ୍ୟ କରେଛେ । ହରିଲ ଛୁଟି ପାଯେ ଭର ଦିଯେ ଆବାର ଉଠେ ଦୀଢ଼ାବାର ଆଗ୍ରହ ରୋଗୀର ମନେ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଜୋରାଲ ଭାବେ ଦେଖା ଦେଇ ବଲେଇ ରୋଗକେ ମେ ଜୟ କରିତେ ପାରେ ।

ଜୀବନେର ପ୍ରତି ଏମନ ସର୍ବଜୟୀ ଦୁର୍ଲିପ୍ରାରମ୍ଭ ଆକର୍ଷଣ ଗଡ଼େ ଓର୍ଟେ କି କରେ ? ମାନୁଷ ଯଥନ ଜୀବନକେ ଭାଲବାସତେ ଶୁରୁ କରେ, ତାର ମନେ ଯଥନ ବିଶ୍ୱାସ ଜୟାଯ ଯେ ସମାଜ ତାକେ ଚାଯ, ତଥନଇ ମେ ଏ ଧରଣେର ଆକର୍ଷଣ ଅନୁଭବ କରେ ।

ସମାଜ ଜୀବନେ ଯେ ଆନନ୍ଦ ବା ଯେ ସ୍ଵର୍ଗ, ତାର ଅବ୍ୟକ୍ତ ଅନୁଭୂତିର ସ୍ଵାଦ ଯେ ପେଯେଛେ, ତାର ମନେଇ ଏ ଧରଣେର ବିଶ୍ୱାସ ଗତୀର ଭାବେ ଦେଖା ଦେଇ । ପ୍ରତିଦିନେର ଜୀବନେ ଏହି ଅପୂର୍ବ ଅନୁଭୂତିଇ ତାକେ ପ୍ରେରଣା ଜାଗାଯ, ରାଙ୍ଗିଯେ ତୋଲେ ତାର ପ୍ରତିଟି ଘଟନାକେ । ଏହି ଥେକେଇ ମେ ଜୀବନକେ ଏମନ ଗତୀରଭାବେ ଭାଲବାସତେ ଶେଥେ । ଏହି ଗୋପନ ଶକ୍ତିର ବଲେ ମେ ଏମନ ଶ୍ଵିର ବିଶ୍ୱାସୀ ହୟେ ଓର୍ଟେ ଭବିଷ୍ୟ ମଞ୍ଚର୍କେ ।

ମହତ୍ୱର ପ୍ରେମେର ସ୍ଵର୍ଗ, ମନ୍ଦର ଶ୍ରମେର ତୃପ୍ତି, ଉତ୍ସତ ନୌତିବୋଧେର ସାର୍ଥକ ପ୍ରଚେଷ୍ଟା, ସ୍ଵନ୍ଦର ଶିଳ୍ପକଳା ପରିଦର୍ଶନେ ମନେର ପ୍ରଫୁଲ୍ଲତା, ପ୍ରାକୃତିକ ସୌନ୍ଦର୍ୟର ମନୋରମତାର ଉପଲବ୍ଧି—ଏ ସବ ଯେ ଶୁଦ୍ଧ ମାନୁଷେର ମନ ଅବ୍ୟକ୍ତ ପ୍ରକ୍ଷୋଭେ ଭରେ ତୋଲେ ତାହି ନୟ, ମାନୁଷେର ଜୀବନବୋଧକେତେ ବାଡ଼ିଯେ ତୋଲେ ବହଞ୍ଚିବେ । ୧୮୫୭ ମାଲେ ଇ, ଏ, ଗଗଚାରଭ ଇ, ଲଖୋଭକ୍ଷିକେ ଏକ ଚିଟିତେ ବହି ଲେଖାର ସମୟ ତୀର ମାନସିକ ଅବସ୍ଥାର କଥା ଜାନାନ । ତିନି ଲିଖେଛିଲେ “ଆମି ତ’ ମରିତେ ବସେଛିଲାମ, ସବ ଶକ୍ତିଇ ଫୁଲିଯେ ଗିଯେଛିଲ । କୋନ କିଛିତେଇ ଆର କୋନ ଆକର୍ଷଣ ବୋଧ କରିତାମ ନା । ଏମନ କି ଆମାର ଆଗେକାର ଲେଖାଙ୍ଗଲୋର ବହଳ ପ୍ରଶଂସା ଆମାର ମନେ କୋନ ସାଡା ଜାଗାତୋ ନା । ଆବାର ଯେ କୋନଦିନ ଲିଖିତେ ପାରିବେ ମନେ ଏ ବିଶ୍ୱାସଟୁକୁ ଛିଲ ନା । କିନ୍ତୁ ହର୍ଷାୟ ଆବାର ଲିଖିତେ ଶୁରୁ କରିଲାମ । କିଥେଯାଇ ହଲ—ଆବାର ଲିଖିବେ । ଏହି ଇଚ୍ଛାଟାକେଇ ଶୁଦ୍ଧ ଆକଦ୍ରେ ଧରେଛିଲାମ । ପାଗଲେର ମତ ପାଯଚାରୀ କରିତେ ଲାଗଲାମ ଧରମଯ । ତାରପର ଏକ ସମୟ ବେରିଯେ ପଡ଼ିଲାମ ସର ଛେଡି । ସୁରେ ବେଡ଼ିଲାମ ପାହାଡ଼େ, ମାର୍ଟେ, ବନେ, ଜଙ୍ଗଲେ । ମନ ଖୁଶିତେ ଭରେ ଉଠିଲୋ । ଯୌବନେର ଦିନଙ୍ଗଲୋତେତେ ଏମନ କଥନୋ ହୟନି । ଗେଲ ଆଟ ବହରେର ମଧ୍ୟ କିଛି ଲିଖିନି । ଅର୍ଥଚ ଏତକାଳ ପରେ ଏକମାସେର ମଧ୍ୟେଇ ଏହି ବିନ୍ଦୁନା ଲିଖେ ଫେଲିଲାମ । ସଦି ଜାନତେ ଚାନ କି କରେ ପାରିଲାମ—ଖୋଲା ହାତ୍ୟାଯା ଥାକୁନ କିଛିଦିନ । ଦିନେ ସଟ୍ଟା ପାଂଚେକ କିଛି ନା କିଛି ଖାଟାଖାଟୁନି କରିନ, ଆର ସାଧାରଣ ଖାତ୍ୟାଦାୟା ଚାଲିଯେ ଯାନ । ଅବଶ୍ୟ ମଦେର ନାମଗର୍କ ଏକେବାରେ ବାଦ ଦିତେ ହେବେ, ମେ ଯେ ଧରଣେରଇ ହୋକ ନା କେନ ।”

ଆବେଗ-ଅନୁଭୂତିର ସାହାଯ୍ୟେଇ ମାନୁଷ ତାର ପ୍ରିୟ ଜିନିସଟା ଠିକମତ ବେଛେ ନେଇ । ଜୀବନେ ଏକ ବିଶେଷ ମୂଲ୍ୟବୋଧ ଗଡ଼େ ଓର୍ଟେ ଆବେଗ-ଅନୁଭୂତିକେ କେନ୍ଦ୍ର କରେ । କଥା ହଲ ଜୀବନେର ଆନନ୍ଦ ପେତେ ହଲେ,

সফেন মদের গ্লাস আর নিছক অলসতার মধ্যে তা! পাওয়া যাবে না।

দীর্ঘস্থায়ী উত্তেজনা মাঝুরের দেহ মন ছইছই শুকিয়ে দেয়। বাস্তবই হোক আর কান্ননিকই হোক, যে কোন ধরণের অসন্তোষ যদি মাঝুর একটানা বহুদিন ধরে ভোগ করে ত', তার মনে বিকৃতি দেখা দেয়। তুচ্ছ ব্যাপারে হিংসা জেগে গঠে, রাগ হয়, অঙ্গেতেই বাগড়া-বিবাদ করে, অপ্রীতিকর পরিবেশ স্পষ্ট করে। যার ফলে তার গুণাবলি খর্ব হয়, মর্যাদা ক্ষুণ্ণ হয়। কিন্তু এ অবস্থাতেও বদলান যায়, যদি কেউ নিজে সচেষ্ট হয়।

যে সমস্ত কারণ মনকে বিচলিত করে তোলে, সেগুলোকে বিচার-বিশেষণ করলে দমন করা সম্ভব। এ ধরণের ভাবাবেগ মনে অশাস্তি স্পষ্টির প্রধান উপাদান। অতএব মনে সদর্থক প্রক্ষেপ স্পষ্ট করতে হলে ঐ জাতীয় ভাবাবেগাদিকে প্রশ্রয় দিতে নেই।

বিশেষ করে যারা ভীরু প্রকৃতির বা অহিংস চিত্ত, কিংবা সারা মনে অহেতুক অশাস্তি পুরু রেখেছে, তাদের এইভাবেই লড়তে হবে।

এক্ষেত্রে মনের ভাবাবেগ দমন করার চেষ্টা যত না করা দরকার, তার থেকে সফলভাবে বিভিন্ন কাজ করার নাধ্যমে নিজের ক্ষমতা সম্পর্কে আস্থাবান হয়ে ওঠার চেষ্টা করা দরকার বেশী। সদা ভয় ভয় ভাব থেকে মুক্তি পাওয়ার অর্থ এক অত্যন্ত যত্নগাদায়ক প্রক্ষেপের হাত থেকে রেহাই পাওয়া। মনের এই ভয় কাজকর্মের মধ্যে দিয়েই তাড়িয়ে দেওয়া যায়। আত্মবিশ্বাস গড়ে তুলতে হয়। মনে এই বিশ্বাস ফিরিয়ে আনতে হয়, যে ভয়টা বেশীরভাগ ক্ষেত্রেই অমূলক। মনের আতঙ্ক বেগকে দূর করা বা নিষ্ঠেজ করে ফেলা যায় এইচাবে। যার ফলে মনে আবার শাস্তি ফিরে আসে।

নর্তক প্রক্ষেপ মনে বেশীদিন ধরে জমে থাকলে স্বাস্থ্যের খুবই ক্ষতি হয়। চিকিৎসকরা রোগীদের প্রায়ই বলেন “যেসব পরিস্থিতিতে মন চক্ষল হয়ে ওঠে সে সব পরিস্থিতিকে এড়িয়ে চলুন। ছোটখাট ব্যাপারে উত্তেজনা দমন করবার চেষ্টা করুন।” অনেকে একথার ভুল অর্থ করেন। স্বাস্থ্য সম্পর্কে সজাগ হওয়া উচিত, উত্তেজিত হওয়া উচিত নয়; অর্থাৎ যা মনে চক্ষণতা আনতে পারে তা এড়িয়ে চলা উচিত—এধরণের চিন্তা থেকে তাঁরা প্রায়ই মনে এক ভুল ধারণা গড়ে তোলেন। তাঁরা অনেক সময় ভাবেন “তা হলে অপরের দুঃখ-দুর্দশার কথা মনে আনাটা কখনই ঠিক নয়। কে কোথায় কি বিপদে পড়ল, কিংবা কার কি কষ্ট হচ্ছে—এনিয়ে আমার উদ্বিগ্ন হওয়া কি দরকার? অপরের ব্যাপারে নিজেকে জড়িয়ে ফেলবো কেন আমি? বরং আমার চেষ্টাটা হবে এই সব দুঃখ-কষ্ট যাতে আমাকে বিচলিত না করে।” তাঁদের ধারণা হয়, ‘এই ভাবে চললেই দেহ-মন ছইছই বোধ হয় ঠিক থাকবে।’

এটা কিন্তু ঠিক নয়। স্বাস্থ্য ঠিক রাখার জন্য অপরের প্রতি উদাসীন হয়ে শুধু নিজের লাভ ক্ষতি ভালোমন্দর, পরিপ্রেক্ষিতে সব কিছু বিচার করার মত মনোভাব গড়ে তোলা একেবারেই উচিত নয়। মাঝুর যদি পরস্পরের আবেগঅভ্যন্তরি সঙ্গে পরিচিত না হয়, তবে জীবনের উন্নাপ সে অনুভব করে না। আত্মসর্বস্ব যে লোক সে অতি ছর্তাগা—মনটাই তার সঙ্কুচিত।

একঘেয়েমিজনিত বিরক্তি আৰ অত্থপ্রিতে ভৱা। সে স্বথ পায় না কথনও।

সদৰ্থক প্রক্ষেপ যখন মনে প্রফুল্লতা স্থষ্টি কৰে স্বাচ্ছন্দ্যবোধকে বাড়িয়ে তুলতে পাৰে, তখন একথা বলাই বাছল্য যে, ঐ ধৰণেৰ আত্মসৰ্বস্ব মনোবৃত্তি গড়ে না তুলে বৱং স্বথ বা তৃপ্তি পাওয়াৰ জন্য অন্যান্য প্ৰচেষ্টা কৰা দৰকাৰ। স্বথ স্বাচ্ছন্দ্য খুঁজতে শুৰু কৰে কোন দুঃখকে ডেকে আনা ঠিক নয়। ঐ ধৰণেৰ চিষ্টা থেকে মানুষ সমাজবিমুখ হয়ে পড়ে। এৱকম মনোভাব শেষ পৰ্যন্ত তাকে মানববিদ্বেষী কৰে তোলে। সদা আপন আপন চিষ্টায় প্ৰথম দিকে কিছুটা আনন্দবোধ হয় ঠিক, কিন্তু শেষে ক্লান্তি দেখা দেয়, ক্লান্তিকৰ বিৰক্তিতে মন ভৱে গুঠে। তখন আৰ ভাল লাগে না। ক্ৰমশঃ স্বথ বা আনন্দেৰ প্ৰক্ষেপগুলো মনে স্থিমিতভাৱে দেখা দিতে থাকে। জোৱ কৰেও আৰ সেগুলোকে জাগিয়ে তোলা সম্ভব হয় না।

বিভিন্ন প্ৰক্ষেপেৰ মধ্যে দেশপ্ৰেম সম্পর্কিত প্ৰক্ষেপ হল সব থেকে জোৱালো প্ৰক্ষেপ। মানুষেৰ মনে এ প্ৰক্ষেপ যে পৱিমান আত্মবিশ্বাস বা ভবিষ্যৎ সম্পর্কে বিশ্বাস জাগিয়ে তোলে, ততটা আৰ কোন বৰকম প্ৰক্ষেপ পাৰে না। বিশ্বাস মানুষেৰ মনে নানা সংকট মুহূৰ্তে প্ৰেৱণা দেয়, প্ৰতিকূল অবস্থাৰ সঙ্গে লড়াই কৰতে শক্তি জাগায়। শুধু তাই নয়, আত্মবিশ্বাসী মানুষেৰ সাহচৰ্য বিপদেৰ মুখে অপৱাপৰ বন্ধুবন্ধবেৰ মনে ভৱসা এনে দেয়। সংগ্ৰামে তাদেৱ ও জয়মুক্ত কৰে। বিশ্বাস মানুষেৰ দুঃখ দূৰ কৰে, মনে স্বথ-শান্তি আনতে পাৰে। বিশ্বাসেৰ মত মূলাৰান কিছু নেই। দৈনন্দিন জীবনে মানুষে মানুষে বিশ্বাস, পারস্পৰিক সহযোগিতাৰ মনোভাব, দেশে দেশে নানা জাতেৰ, নানামতেৰ মানুষকে এক কৰে দেয়। মানুষ এক হয়ে সংগ্ৰাম কৰে আৱো ভালোভাৱে জীবন যাপন কৰাব জন্য। পৃথিবীতে জীবনকে আৱত্ত সহজ কৰে তোলাৰ জন্য দেশে দেশে, জাতিতে জাতিতে, বন্ধুত্ব দৃঢ়ত কৰাব বাসনা মানুষেৰ মনে দেখা দেয়। বিশ্বাস গড়ে তোলে পারস্পৰিক শ্ৰদ্ধা, প্ৰীতি, আনে শক্তি, স্বথ, শান্তি, উজ্জল ভবিষ্যৎ।

এইভাৱেই বিভিন্ন প্ৰক্ষেপ মানুষেৰ স্বাস্থ্যকে প্ৰভাৱিত কৰে। অতএব চেষ্টা কৰা উচিত ঈৰ্ষ্য, দেৱ, দন্ত ইত্যাদি নিৰুত্ত প্ৰক্ষেপকে মন থেকে দূৰে সঁৰিয়ে সত্যকাৰ মানবিক আত্ম-মৰ্যাদাবোধ গড়ে তোলা। মানুষেৰ প্ৰতি প্ৰেম, ভালবাসা থেকেই মনে উন্নত প্ৰক্ষেপ স্থষ্টি হয়। স্বথেৰ উৎসই হল এই উন্নত প্ৰক্ষেপ। স্বৰ্যী জীবন গড়ে তোলাৰ এইই ঠিক পথ। গঠনমূলক কাজেৰ প্ৰচেষ্টা, মহত্তৰ প্ৰেমেৰ আকাশা, স্থথ্যতা, মানুষেৰ সঙ্গে আন্তৰিকভাৱে মেলামেশা, মধুৰ পারিবাৰিক পৰিবেশ, এসবই মানুষকে তাৰ বৰ্তমান ও ভবিষ্যৎ সংগ্ৰামে আত্মনিৰ্ভৰশীল কৰে তোলে। জীবনেৰ প্ৰতি আকৰ্ষণ বাঢ়ায়। বিপদেৰ মুখে তাকে সাহস এনে দেয় মনে। ৱোগীৰ ক্ষেত্ৰে এই মনোভাব বিশেষ সাহায্য কৰে ৱোগশয়া থেকে আৱাৰ উঠে দাঢ়াতে।

[ দোসেন্ত পে. এম ইয়াকবসন কতৃক লিখিত “শীলা এমোসী” প্ৰবন্ধেৰ অনুবাদ। প্ৰবন্ধটি ‘জন্মৱোভিয়া’ পত্ৰিকাৰ ১৯৫৭ সালেৰ ১নং সংখ্যায় প্ৰকাশিত হয়। ক্ৰষ্ণভাষা থেকে অৱৰণ চক্ৰবৰ্তী কৰ্তৃক অনুদিত। ]

## শিল্পধর্মী ও চিন্তাধর্মী মন্তিক সম্পর্কে আই, পি, পাভলভ

নিউরোলজিকাল ক্লিনিকে মনোরোগীদের বিশ্লেষণ করার সময় আমি এই সিদ্ধান্তে এসেছি যে মানুষের মনোবিকারের দুইটি বিশিষ্ট রূপ আছে—একটি হল হিষ্টিরিয়া এবং অ্যাটি সাইকাস্থেনিয়া। মানুষের উচ্চতর স্নায়ু প্রক্রিয়ার ধরণ হই প্রকার। এক শিল্পধর্মী এবং দ্বিতীয় চিন্তাধর্মী। এই দুইধর্মী মন্তিক ক্রিয়ায় সংগে আমার মনোবিকার সংক্রান্ত সিদ্ধান্তের ঘনিষ্ঠ সম্পর্ক রয়েছে। প্রথমোক্ত শ্রেণীর উচ্চতর স্নায়ু প্রক্রিয়া মনুষ্যের প্রাণীর (যারা বহিবাস্তবকে কেবল মাত্র গ্রাহীকেন্দ্র গৃহীত অনুভূতির সমষ্টিকূপে উপলব্ধি করে) উচ্চতর স্নায়ু প্রক্রিয়ার সংগে ঘনিষ্ঠ সম্পর্ক-বিশিষ্ট এবং উপরে। অপর শ্রেণীটি দ্বিতীয় সাংকেতিক তত্ত্বকে ব্যবহার করে। এইরূপে পশ্চ মন্তিক এবং ভাষাক্ষম এক সম্পূর্ণরূপে মানবিক অংশের সমন্বয়ে মানবমন্তিক গঠিত এবং এই দ্বিতীয় সাংকেতিক তত্ত্বই মানবজীবনকে প্রভাবিত করছে। কোন বিশেষ প্রতিকূল পরিবেশে যথন স্নায়ুত্ত্ব দুর্বল হয়ে পড়ে, মন্তিকের এই জনপূর্ব বিভাজন নতুনতর আকার গ্রহণ করে। সন্তুষ্টঃ সেই অবস্থায় কেবল প্রধানতঃ প্রথম সাংকেতিক তত্ত্ব ব্যবহার করে, কেহ করে দ্বিতীয় সাংকেতিক তত্ত্ব এবং এভাবেই মানবপ্রকৃতিকে বিশুল্ক শিল্পধর্মী ও চিন্তাধর্মী দুই শ্রেণীতে বিভক্ত করে।

প্রতিকূল পরিবেশে যথনই এই পার্থক্য তীক্ষ্ণতর হয়, তখনই জটিল উচ্চতর মানবিক স্নায়ু-ক্রিয়ার ব্যাধিগ্রস্থ প্রকাশকূপে আবির্ভাব হয় উৎকট শিল্পী ও উৎকট চিন্তাশীল ব্যক্তির (exaggerated artists and exaggerated thinkers)। প্রথমটির সংগে হিষ্টিরিয়া গ্রস্থ রোগীদের এবং দ্বিতীয়টির সংগে সাইকাসথেনীয় রোগীদের সম্পর্ক আছে। স্বাভাবিক জীবনযাত্রা যাপনের অক্ষমতা এবং নিঞ্জিয়তার দিকদিয়ে বিচার করলে দেখা যায় যে, হিষ্টিরিয়াগ্রস্থ ব্যক্তির তুলনায় সাইকাসথেনীয় ব্যক্তি বিশেষভাবে দুর্বল। এই তত্ত্ব বাস্তব তথের দ্বারা সমর্থিত। অনেক হিষ্টিরিয়াগ্রস্থ ব্যক্তিই সমাজে প্রতিষ্ঠালাভ করেছেন। উদাহরণ স্বরূপ সেই হিষ্টিরিয়াগ্রস্থ মার্কিন মহিলাটির' কথা বলা যায়, যিনি এক নতুন ধর্মত প্রচার করে ও প্রভৃত ধন-সম্পত্তি অর্জন করে প্রসিদ্ধ হয়েছেন। অন্যদিকে সাইকাসথেনীয় ব্যক্তিরা শুধুই বাকসর্বস্ব ও অধিকাংশ ক্ষেত্রেই জীবনসংগ্রামের অনুপযুক্ত এবং একান্তভাবে অসহায়। অবশ্য হিষ্টি-রিয়াগ্রস্থ ব্যক্তিদের মধ্যেও অনেকের ক্রিয়াকলাপ এত বিশুজ্জাল যে, তারা জীবনে সঠিক স্থান নিবাচনে অক্ষম হয়ে নিজেদের সংগে অপরকেও বিড়ম্বিত করেন।

কিন্তু জন্মদের সম্পর্কেও কি একথা প্রযোজ্য? — সংগতভাবেই আমি এই প্রশ্ন করতে

পারি। পশুর মধ্যে সাইকাসথেনীয় টাইপ থাকা সম্ভব নয়; কারণ এদের মধ্যে দ্বিতীয় সাংকেতিক তন্ত্র অবর্ত্তমান। মানুষের সবরকমের জটিল সম্পর্ক সমৃহ সমপিত হয়েছে তার দ্বিতীয় সাংকেতিক তন্ত্রে। ভাষাগত ও বিমূর্ত চিন্তা তার মধ্যে প্রসার লাভ করেছে। প্রকৃত পক্ষে দ্বিতীয় সাংকেতিক তন্ত্রই মানবিক সম্পর্কের আদি ও স্থায়ী নিয়ামক। কিন্তু মনুষ্যের প্রাণীতে এরূপ কোন তন্ত্র অবর্ত্তমান। তাদের সমগ্র উচ্চতব দ্বায়ুপ্রক্রিয়া প্রথম সাংকেতিক তন্ত্রেই অন্তর্গত। মানুষের মধ্যে দ্বিতীয় সাংকেতিক তন্ত্র, প্রথম সাংকেতিক তন্ত্র ও নিম্নমন্ত্রিক (Sub-corex) উপর দুভাবে প্রভাব বিত্তার করে। প্রথমতঃ নিষ্ঠেজনা (inhibition) দ্বারা এই নিষ্ঠেজনা ক্রিয়া দ্বিতীয় সাংকেতিক তন্ত্রেই বিশেষভাবে বিকাশলাভ করেছে। নিষ্ঠেজনা নিম্নমন্ত্রিকে অবর্ত্তমান অথবা প্রায় অবর্ত্তমান এবং প্রথম সাংকেতিক তন্ত্রে অপেক্ষাকৃত কম বিকাশ প্রাপ্ত। দ্বিতীয়ত আরোহিবিধি অনুষ্যায়ী (law of induction) সদর্থক ক্রিয়া দ্বারা। মানবিক ক্রিয়াকলাপ প্রধানতঃ মন্ত্রিকের বাচনক্ষেত্রে (region of speech) অর্থাৎ দ্বিতীয় সাংকেতিক তন্ত্রে কেন্দ্রীভূত; এই তন্ত্রের আরোহ নিশ্চিতক্রপে প্রথম সাংকেতিক তন্ত্রে এবং নিম্নমন্ত্রিক প্রভাব বিস্তার করতে সক্ষম।

নিম্নতর গ্রামীর ক্ষেত্রে ঐরূপ সম্পর্কের অস্তিত্ব থাকা সম্ভব নয়। কিন্তু প্রথম সাংকেতিক তন্ত্রের নিষ্ঠেজনা ক্ষমতা দুবল হয়ে পড়লে, এই রকমটা ঘটতে পারে। (নিম্নতর গ্রামীতে প্রথম সাংকেতিক তন্ত্রের স্থান নিম্নমন্ত্রিকের উর্দ্ধে।) পশুদের ক্ষেত্রে প্রথম সাংকেতিক তন্ত্রই নিম্নমন্ত্রিকে নিয়ামক হওয়ায় হিষ্টিরিয়াগ্রস্থ ব্যক্তির অনুরূপ অবস্থার উৎপত্তি সম্ভবপর। পশুর প্রথম সাংকেতিক তন্ত্র নিষ্ঠেজনা ক্রিয়া দুবল হয়ে পড়লে নিম্নমন্ত্রিকেতীব্র উত্তেজনা ঘটে এবং প্রাণীর কার্যকলাপ বহির্জাগতিক উদ্দীপকের অনুশাসন মেনে চলে না। এজন্য পশুদের মধ্যেও হিষ্টিরিয়ার অনুরূপ অবস্থার সৃষ্টি হতে পারে। মানুষের ক্ষেত্রে দ্বিতীয় সাংকেতিক তন্ত্র প্রথম সাংকেতিক তন্ত্র এবং নিম্নমন্ত্রিকের উপর প্রভাব বিস্তার করে; কিন্তু পশুদের বেলায় কেবল-মাত্র প্রথম সাংকেতিক তন্ত্রই নিম্নমন্ত্রিকে প্রভাবিত করে। মূলগতভাবে পার্থক্য না থাকলেও দ্বিতীয় ক্ষেত্রে নিষ্ঠেজনার উৎস মাত্র একটা আর প্রথম ক্ষেত্রে দুটা উৎস বর্ত্তমান।

আমি যখন কুলতুসীতে (kultushi) অন্ততম কুকুর 'ভার্গীর' উপর পরীক্ষানিরীক্ষা চালাছিলাম তখন এই চিন্তা আমার মনে আসে। ভার্গী ছিল সতাই একটি উগ্র ও হিংস্র প্রকৃতির কুকুর এবং আদর্শ প্রহরী কুকুরের গুণমস্পদ। পালক ভিন্ন কাউকে সে কাছে ঘেঁসতে দিত না। তার মধ্যে খাগ বিষয়ক এক তীব্র পরাবর্ত্ত লক্ষিত হত। দীর্ঘদিন পর্যন্ত আমরা তার মধ্যে স্থায়ী বা অস্থায়ী কোন শর্তাধীন পরাবর্ত্ত (conditioned reflex) প্রতিষ্ঠা করতে সক্ষম হইনি। নপুসক (castrated) কুকুরের মধ্যেও এম, কে,<sup>২</sup> অনুরূপ অবস্থা লক্ষ্য করেছিলেনঃ উদ্দীপকের মাত্রা বা তীব্রতার অনুগ্রহীনতা, পার্থক্য নির্ণয়ের অক্ষমতা, ও প্রায়শঃ অতি স্বীরোধী অবস্থা (ultra-paradoxical phase)

এক্ষেত্রে শর্তাধীন উদ্দীপকের একক কার্যকালে পরাবর্ত্ত ক্রিয়ার গতিপ্রকৃতি ও বিশেষভাবে

চিন্তাকর্মক। প্রথম পাঁচ মেকেণে কুকুরটির অপর্যাপ্ত লালা নিঃসরণ হতে থাকে এবং পরবর্তী পাঁচ মেকেণে এই নিঃসরণ একেবারে স্থগিত থাকে। আমি একথা বলতে প্রস্তুত যে এটি একটি হিষ্টিরিয়াগ্রস্থ কুকুর, যার স্বায়জাল এবং নিম্নমস্তিক্ষের শক্তিনিয়ামক প্রথম সাংকেতিক তত্ত্ব একান্তভাবে দুর্বল। এখানে সাংকেতিক তত্ত্বের ক্রিয়া ও নিম্নমস্তিক্ষের প্রক্ষেপসমষ্টি পারস্পরিক যোগাযোগের হিত ও সম্পর্কইন।

আমার উক্তির স্বপক্ষে আরও বলা যায় যে ব্রোমাইড প্রয়োগে প্রথম সাংকেতিক তত্ত্ব নিষ্ঠেজনা বৃক্ষি করার ফলে কুকুরটির ব্যবহারে শৃঙ্খলা স্থাপিত হতে শুরু হয়। ৬ গ্রামের একমাত্রা ব্রোমাইড প্রয়োগে বিশৃঙ্খলার বহলাংশে নিরসন ঘটল।

কাজেই ভার্গীকে একটি হিষ্টিরিয়াগ্রস্থ কুকুর বলে ধরে নেয়া যায়; নিম্নমস্তিক্ষের প্রক্ষেপ নিয়ন্ত্রণের যথেষ্ট শক্তি থেকে সে বঞ্চিত।

১ Mary Becker Eddie—মার্কিন যুক্তরাষ্ট্রের “খাণ্ডিয় বিজ্ঞান” নামে এক প্রতিক্রিয়াশীল ধর্মীয় আন্দোলনের উদ্গাতা।

২ Maria Kapitonovna Petrova—ষ্ট্যালিন পুরস্কারপ্রাপ্ত একজন বিশিষ্ট মোতিয়েট বৈজ্ঞানিক ও পার্লিমেন্টের অন্যতম ঘনিষ্ঠ সহযোগী।

[ পরিতোষ গুপ্ত অনুদিত ]

## ମରେର କଥା

( ୨ )

ଦେବୀପ୍ରସାଦ ଚଟ୍ଟୋପାଧ୍ୟାୟ

ମାନୁଷେର ଆସଲ ବୈଶିଷ୍ଟ୍ୟ ବୋବାର ଜ୍ଞେ ପ୍ରାଣିଜଗତେ ଆଜ୍ଞୋ ଯାରା ମାନୁଷେର ନିକଟତମ ଆତ୍ମୀୟ ତାଦେର ମଙ୍ଗେ ମାନୁଷେର କରେକଟି ତକ୍ଷାୟ ବିଚାର କରା ଯାକ । ଏଥରନେର ଆତ୍ମୀୟ ବଲତେ ଆଧୁନିକ ବନମାନୁସ ଓରାଂ ଓଟାଂ, ସିମପାଞ୍ଜୀ, ଗିବନ । ମାନୁଷେର ତୁଳନାୟ ଏଦେର ହାତଗୁଲୋ ଅନେକ ବେଶି ଲମ୍ବା, ପା ଗୁଲୋ ବେଁଟେ ବେଁଟେ । ଆବାର, ମାନୁଷେର ପାଯେର ଚେଟୋଟା ଅନେକ ଥ୍ୟାବଡ଼ା, ବନମାନୁସଦେର ତୁଳନାୟ ପାଯେର ଆଙ୍ଗୁଲଗୁଲୋ ଅନେକ ଛୋଟ ଛୋଟ । କିନ୍ତୁ ଏମବ ତକ୍ଷାୟ ଅନେକ ପରେ ଦେଖା ଦିଯେଛେ । ଅର୍ଥାୟ, ଆଧୁନିକ ମାନୁସ ଆର ଆଧୁନିକ ବନମାନୁସ ଯେ-ଆଦିମ ବନମାନୁସଦେର ବଂଶଧର ତାଦେର ଦେହଗଡ଼ନେ ଏମବ ଲକ୍ଷଣ ଛିଲ ନା—ତାଦେର ହାତଜୋଡ଼ାଓ ଆଧୁନିକ ବନମାନୁସଦେର ମତ ଅମନ ଲମ୍ବା ନଯ, ତାଦେର ପାଯେର ଚେଟୋଟ ଆଧୁନିକ ମାନୁସଦେର ମତ ଥ୍ୟାବଡ଼ା ଆର ଛୋଟ-ଆଙ୍ଗୁଲ-ସୁତ ନଯ । ଆଦିମ ବନମାନୁସଦେର ଯେ-ମବ ବଂଶଧର ଗାଛେର ବାସା ଛେଡେ ସମତଳ ଜମିତେ ନେମେ ଏମେହି—ସମତଳ ଜମିର ଉପର ଚଲତେ ଚଲତେ ତାଦେର ପାଯେର ଚେଟୋଗୁଲୋ ଏହି ରକମ ଥ୍ୟାବଡ଼ା ଆର ପାଯେର ଆଙ୍ଗୁଲଗୁଲୋ ଏରକମ ଛୋଟ ଛୋଟ ହେଁ ଏମେହେ । ଅପର ପକ୍ଷେ, ଯେ-ମବ ବଂଶଧରେରା ଗାଛେର ଜୀବନ ଛେଡେ ଆସେନି ଗାଛେ ଥାକତେ ଥାକତେ—ଗାଛେର ଡାଳ ଧରେ ଝୁଲତେ ଝୁଲତେ—କିଂବା, ଯା ଏକଇ କଥା, ଘୋରାଫେରା ବା ଚଲାଚଲିର କାଜେ ହାତ ଜୋଡ଼ାକେଇ ଅମନଭାବେ ସ୍ୟବହାର କରତେ କରତେ—ତାଦେର ହାତଗୁଲୋ ଏରକମ ଲମ୍ବା-ଲମ୍ବା ହେଁ ଗିଯେଛେ ।

ଅମାଣ ଦେଖା ଯାକ । କେନିଯାଯ ଏକ ରକମ ଖୁବ ପ୍ରାଚୀନକାଳେର ବନମାନୁସଦେର ଫସିଲ ପାଓଯା ଗିଯେଛେ ; କିନ୍ତୁ ତାଦେର ଶରୀରେ ଆଧୁନିକ ବନମାନୁସଦେର ଏହି ବୈଶିଷ୍ଟ୍ୟଗୁଲିର ପରିଚୟ ପାଓଯା ଯାଯ ନା—ତାଦେର ହାତଜୋଡ଼ା ଆଧୁନିକ ବନମାନୁସଦେର ମତ ପାଯେର ତୁଳନାୟ ଅମନ ଲମ୍ବା ନଯ । ଲକ୍ଷଣ ଆକ୍ରିକାୟ ଆର ଏକରକମ ପ୍ରାଚୀନକାଳେର ବନମାନୁସେର ଫସିଲ ପାଓଯା ଗିଯେଛେ ; ତାଦେର ବୈଜ୍ଞାନିକ ନାମ ଅସ୍ଟାରୋ ପିଥେକୋସ୍ । ଏହି ହୁରକମ ଫସିଲେର ମଧ୍ୟେ ମିଳ ଆଛେ—କେନ ନା, ଏଦେର ଶରୀରେଓ ଆଧୁନିକ ବନମାନୁସଦେର ଓଇ ଲକ୍ଷଣ ନେଇ—ଏଦେର ହାତଜୋଡ଼ାଓ ଅମନ ଲମ୍ବା ହୁଯ ନି । ଅଥଚ ଆଧୁନିକ ବନମାନୁସଦେର ମଙ୍ଗେ ଏହି ଅସ୍ଟାରୋ ପିଥେକୋସ୍ଦେର ଅନ୍ତାନ୍ତ ସାନ୍ଦଶ୍ୟ ଆଛେ : ମାନୁଷେର ତୁଳନାୟ ଏଦେଓ ମଞ୍ଚିକ ଆକାରେ ଛୋଟ, ଗଡ଼ନେ ନିର୍କୃଷ୍ଟ, ଆଧୁନିକ ବନମାନୁସଦେର ମତୋଇ ଏଦେଓ ଚୋଯାଳ ଅନେକ ବଡ଼ ଆର ଭାରି ଧରନେର । ଅଥଚ, ମାନୁଷେର ମଙ୍ଗେ ସାନ୍ଦଶ୍ୟର ଆଭାସ ପାଓଯା ଯାଯ ; କେନ ନା, ଏଦେର ଦେହେଓ ପାଯେର ତୁଳନାୟ ହାତଗୁଲୋ ଅମନ ବେଶି ଲମ୍ବା ନଯ, ଶିରଦୀଙ୍ଗାଟାଟାଓ ଅନେକ ଝଜୁ ହେଁ ଏମେହେ । ତାର ମାନେ, ଏରା ଇତିମଧ୍ୟେଇ ଗାଛେର ବାସା ଛେଡେ ସମତଳ ଜମିର ଉପର ନେମେ ଏମେହିଲୋ, ଆର ତାଇ ଏଦେର ଶରୀରେଓ ଦେଖା ଦିଯେଛିଲ ଆଧୁନିକ ପରିବର୍ତନଗୁଲିର ପୂର୍ବତାମ । କେନିଯାଯ ଆବିଷ୍ଟ ଫସିଲଗୁଲିର ମଧ୍ୟେ ନେଇ ; ଅତ୍ରବ ଏଣ୍ଟଲି ପରେର ଯୁଗେର । କିନ୍ତୁ କେନିଯାର ଫସିଲଗୁଲିର ମତୋଇ ଏହି ଅକ୍ଷାରୋ ପିଥେକୋସ୍ଦେର ଦେହଗଡ଼ନେଓ ଆଧୁନିକ ବନମାନୁସଦେର ବୈଶିଷ୍ଟ୍ୟ—ଅର୍ଥାୟ, ପାଯେର ତୁଳନାୟ ହାତଗୁଲୋ ଚେର ଲମ୍ବା ଲମ୍ବା—ତାରଓ ଅଭାବ । ଅତ୍ରବ, ଆଧୁନିକ ବନମାନୁସଦେର ଏ ବୈଶିଷ୍ଟ୍ୟଓ ପରେର ଯୁଗେର, ଗାଛେର ବାସା ଛେଡେ ଆସତେ ନା-ପାରାର ଫଳେ ହାତଜୋଡ଼ା ତ୍ରମଶ ଆରୋ ଲମ୍ବା-ଲମ୍ବା ହେଁ ଲେଲେ । କିନ୍ତୁ ଆଧୁନିକ ବନମାନୁସଦେର ପୂର୍ବପୁରୁଷଦେର ମଧ୍ୟେ ଯାରା ଗାଛେର ବାସା ଛେଡେ ଆସତେ ପେରେଛିଲ ତାଦେର ଶରୀରେ ବରଂ ଅଭି ରକମ ପରିବର୍ତନ ଦେଖା ଦିତେ ଶୁଭ କରେଛିଲ—ତାରା ବଦଳାତେ ଶୁଭ କରେଛିଲ ମାନୁଷେର ଦିକେଇ ।

আরে। একরকম ফসিলের কথা দেখা যাক। তাদের নাম দেওয়া হয় পিথিকান্থোপাস। বিশেষত পিকিং-এর কাছে তাদের যে-সব-ফসিল পাওয়া গিয়েছে সেগুলি বড় আশ্চর্য। আধুনিক মানুষদের তুলনায় মন্তিক অবশ্যই ছোট আর নিকৃষ্ট, কিন্তু শরীরের গড়নটা মানুষের মতই হয়ে আসছে। এরা গুহায় থাকতো, এমনকি পাথরকে হাতিয়ার করে নিতে শুরু করেছিল। গাছের জীবন ছেড়ে সমতল জমিতে জীবন-ধারণ করতে শুরু করার দরকারই এই সব পরিবর্তন। যারা গাছের জীবন ছেড়ে আসতে পারেনি, তাদের শরীরেও যুগের পর যুগ ধরে পরিবর্তন ঘটে চলেছে। কিন্তু তা অন্য দিকে, অন্য রকমের—সে-সব পরিবর্তনেরই সঞ্চিত পরিণাম আধুনিক বনমানুষদের মধ্যে।

তাহলে আধুনিক বনমানুষদের মূল বৈশিষ্ট্যগুলি বোঝাবার জন্যে প্রধানত মনে রাখা দরকার যে, তাদের পূর্বপুরুষেরা গাছের বাসা ছেড়ে আসতে পারে নি। তেমনি, আধুনিক মানুষদের মূল বৈশিষ্ট্যগুলি বোঝাবার জন্যেও প্রধানত মনে রাখা দরকার যে তাদের পূর্বপুরুষেরা গাছের জীবন ছেড়ে সমতল জমিতে নেমে এসেছিল। আদিম বনমানুষদেরই দ্বারকম বৎসর—যারা গাছের বাসায় রইলো তাদের শরীরে একরকমের পরিবর্তন, যারা নেমে এলো সমতল জমিতে তাদের শরীরে আর একরকম। এই দ্বারকম পরিবর্তনের ফলেই আজ মানুষে-বনমানুষে এতো তফাও—তাই গাছের বাসা থেকে মাটিতে নেমে আসাটাই প্রাণীজগতের ইতিহাসে সবচেয়ে বড় যুগান্তকারী উন্নতির সূচনা করেছিলো। অবশ্যই, বহু কোটি বছর আগেই গুগপায়ী মাংসাশী জানোয়ার আর কুরুক্ত জানোয়ারদের পূর্বপুরুষেরাও সমতল জমির উপরেই নেমে এসেছিলো; কিন্তু তখনো তারা ক্রমবিকাশের নেহাতই নিচু পর্যায়ে। তাই তাদের ওই নেমে আসার ফলে জীবজগতের ইতিহাসে এমনকিছু যুগান্তকারী ঘটনা ঘটেনি। অপরপক্ষে, মানুষের পূর্বপুরুষ ওই আদিম বনমানুষেরা যখন সমতল জমিতে নেমে এসেছে তখন তারা ক্রমবিকাশের অনেক উঁচু পর্যায়েঃ সমসাময়িক অগ্রায় জানোয়ারদের তুলনায় তাদের মন্তিক অনেক উন্নত আর বনমানুষ হিসেবে গাছে গাছে থাকতে থাকতেই এদের সামনের পা-জোড়া আর পিছনের পা-জোড়ার মধ্যে অনেক তফাও দেখা দিয়েছে—অর্থাৎ সামনের পা-জোড়া বদলাতে বদলাতে একজোড়া হাতে পরিণত হবার পূর্বাভাস দেখা দিয়েছে। তাই এদের পক্ষে—ক্রমবিকাশের অতধানি উন্নত পর্যায়ে—সমতল জমিতে নেমে আসার তাৎপর্য অনেক বেশি বৈঞ্চিক।

ক্রমশঃ

## জীব ও জীবাণু

সন্তোষ কুমার দাস

মিচুরিন বলেছেন—মাঝুষ ইচ্ছামত যে কোনও উদ্দিদি বা প্রাণীতে দ্রুত পরিবর্তন ঘটাতে সক্ষম। টি, ডি, লাইসেন্সে মন্তব্য করেছেন যে, জন্মগত চারিত্বিক বৈশিষ্ট্যের পরিবর্তন নির্ভর করে জন্মের পর জীবকোষের পরিণাম ক্রিয়ার উপর। আই, ডি, সায়ানও অনুরূপ মন্তব্য করেছেন,—বলেছেন জীবের স্বত্বাব ও জন্মগত বৈশিষ্ট্য খান্দ ও পারিপার্শিকের পরিবর্তনের সঙ্গে পরিবর্তিত হয়।

জীব বা জীবাণু উভয়েরই দৈহিক ও চারিত্বিক বৈশিষ্ট্য পরিবর্তনশীল। অসহায় জীব যখন নির্বিবাদে আত্মসমর্পন ক'রেছিল জীবাণুর কাছে তখনকার অবস্থা আর আধুনিক কালের অবস্থা এক নয়। আজ প্রায় সবরকম ব্যাধির বিরুদ্ধে মাঝুমের সক্ষম অভিযান স্থাবিদিত। মানব দেহে ও মনে যে পরিবর্তন এসেছে সে সত্য আজ নতুন করে উপলক্ষি করবার প্রয়োজন নেই—তেমনই জীবাণু জগতেও কী পরিবর্তন আসেনি? বেশীর ভাগ ক্ষেত্রেই জীবাণুষটিত ব্যাধির প্রতিকার আজ সম্ভব। আত্মরক্ষা প্রয়োগে জীবজগতে যেমন স্পষ্ট জীবাণু জগতেও ঠিক তেমনই। রাসায়নিক দ্রব্যের বিরুদ্ধে (Drug resistance) আত্মরক্ষার জন্য কী ধরণের প্রতিক্রিয়া জীবাণুজগতে ঘটে, তার সঠিক সমাচার গবেষণা সাপেক্ষ; তবে এসবক্ষে আলোচনা আজকের দিনে অত্যাবশ্যক বলে মনে করি।

বিংশ শতাব্দীর প্রথমাদ্দৰের শেষভাগে বিজ্ঞানের প্রায় প্রতিটি বিভাগে যে সফলতা দেখা গেছে তা অভূতপূর্ব। হাজার হাজার বৎসরের সাধনায় এত সফলতা আর আগে দেখা যায়নি। আজ পৃথিবীর মানবগোষ্ঠীকে একই পর্যায়ভূক্ত বলে ধৰা যেতে পারে। বিমান বিজ্ঞানীরা 'দূরকে করেছেন নিকট বন্ধ'। বেতার বিজ্ঞানীরা দিকে দিকে ছড়িয়ে দিয়েছেন বিজ্ঞানের বিজয় বাণী। আজ আর কোনও বৈজ্ঞানিক তথ্য জানতে হলে কালগোণার প্রয়োজন নেই। নব নব গবেষণার ফল মুহূর্তে প্রচারিত হচ্ছে দিকে দিকে। পৃথিবীর বৈজ্ঞানিকরা আজ এক সমাজভূক্ত—একযোগে কাজ করার স্বয়েগ এসেছে। পদার্থবিদি হাত মেলাছে রাসায়নিকের সঙ্গে—রাসায়নিক তার গবেষণালক্ষ ফল পেঁচে দিচ্ছে চিকিৎসা-বিজ্ঞানীর হাতে। কয়েক বৎসর আগেও শরীরের অভ্যন্তরে অঙ্গোপচার একটা ভয়াবহ ব্যাপার ছিল, কিন্তু আজ রাসায়নিক নিয়ে এসেছে নতুন চেতনাহারী ঔষধ, যার প্রয়োগফলে হৃদযন্ত্রের উপরও অঙ্গোপচার সম্ভব হয়েছে—পদার্থবিজ্ঞানী এনে দিয়েছে কৃতিম শাসমন্ত্র, কৃতিম মৃত্যুশয়, কৃতিম রক্তসঞ্চালন ব্যবস্থা, কল্পনাতীত অঙ্গোপচার যার দ্বারা সম্ভব হয়েছে। জীবদেহের তাপ কমিয়ে শৈতানপ্রাহারের মধ্যে নিয়ে শল্য চিকিৎসক চালিয়ে যাচ্ছে তার মৃত্যুজয়ী অভিযান। মৃত্যুকে ঠেকিয়ে রাখবার নানা পথ আবিষ্কৃত হ'য়েছে। আজকের মাঝুষ জীবাণুকে ভয় করে না—তার মনোবল বেড়েছে, মনের পরিবর্তন এসেছে, এসেছে পরিবর্তন মানব দেহে;—তেমনই ক'রে জীবাণু জগতেও কী আলোড়ন না এসে পারে?

বৈদেশিক নির্ভরযোগ্য পরিসংখ্যান থেকে দেখা যায় নিবার্য ব্যাধিতে মৃত্যুর হার ১৯৩৮ থেকে ১৯৫৮ র মধ্যে হ্রাস পেয়েছে শতকরা ৯৩ ভাগ। আমাদের দেশে নির্ভরযোগ্য পরিসংখ্যান নেই, তবুও আমরা বুঝি যে ম্যালেরিয়া প্রায় উধাও হ'য়েছে, ঘোনব্যাধি বিস্ময়করভাবে হ্রাস পেয়েছে। নিমোনিয়া আত্মগোপন করেছে, কালাজর আর কালাস্তুক ত' নেই-ই, প্রায় অবলুপ্ত হতে চলেছে। কী ক'রে এটা সম্ভব হ'ল? এর জবাব দেবে কী শুধুই আধুনিক

মফল চিকিৎসা বিজ্ঞান ? আধুনিক চিকিৎসা পদ্ধতি যদি এ দাবী নিয়ে দাঢ়ায় ও আত্মসাদ লাভ করে ক্ষতি নেই । চিকিৎসাবিজ্ঞানে যুগান্তের স্থিতি—কিন্তু যেন মনে হয় আরও কিছু আছে, শুধুমাত্র জীবাণু ধর্মের উপায় নির্ধারণের ফলে এতটা কী সন্তু ? ম্যালেরিয়া-বিজ্ঞানীর কল্যাণে বাংলার সর্বপ্রথম শক্তি আজ বিদ্রোহ । ম্যালেরিয়া প্রতিরোধকারীর দল মশককে প্রাধান্য দিয়েছে তাই মশক ধর্মের উপর জোর পড়েছে । কিন্তু মশকের আক্রমণ থেকে সতীই কী মুক্ত হয়েছি আমরা ? সরকারী বারবণিতা উচ্চেদ প্রচেষ্টা ব্যর্থতায় পর্যবেক্ষিত হয়েছে ; স্বতরাং এ-কারণে মৌনব্যাধির প্রকোপ হ্রাস পাওয়ার কথা নয় । নিমোনিয়া সংক্রামক ব্যাধি নয়, এর প্রকোপ হ্রাস পাওয়া কী চিন্তার বিষয় নয় ? এমন কী হতে পারে না যে, পরিবেশের প্রভাবে জীবের বা জীবাণুর জীবনে এমন একটা পরিবর্তন এসেছে যার ফলে এটা সন্তু হয়েছে ? ছপিং কাশী ও হাম রোগে আগে বহু লোকের প্রাণান্ত ঘটেছে—আজও ভাইরাসের (Virus) কোনও ঔষুধ আবিষ্কৃত হয়নি । এদের সংক্রমণ ক্ষমতা হ্রাস পেয়েছে বলেও কোনও প্রমাণ পাওয়া যায়নি । কিন্তু এখন এর থেকে মৃত্যুর হার আশাতীতভাবে কমে গেছে, অবশ্য বর্ণালী জীবাণুধর্মসী (Tetracycline groups of Antibiotics) ঔষুধের প্রভাবে । আশুষঙ্গিক জীবাণুর সংক্রমণ প্রতিরোধ ব্যবস্থা এর জন্য আংশিকভাবে দায়ী বললে, উক্তর সম্পূর্ণ হয় না । এমন কী হতে পারে যে, মানুষের দেহে পরিবেশগত এমন কোনও পার্থক্য এসেছে যা'র জন্যে এই রোগে মৃত্যুসংখ্যা কমে গেছে ?

একটি উদাহরণ দিয়ে বক্তব্যটা স্পষ্ট করে নিতে চাই । 'স্কারলেট ফিতার' নামক ব্যাধির জনক স্ট্রেপ টোককাস জীবাণু । মোড়শ শতাব্দীতে ইন্ড্রেসিয়া প্রথম এর ব্যাখ্যা করেন । ১৬৭৬ খ্রিস্টাব্দে সীডেনহাম এর নাম দেন 'স্কারলেটিন' । সে সময় এ রোগে, বেশ সুন্দর টুকটুকে লাল লাল ছোপ ধরত সারা গায়ে, আর কোনও উপসর্গ থাকত না । কিছুদিন পরে সেটা আবার মিলিয়ে যেত । এ রোগে মৃত্যু দেখা যেত না । আর্টার ও উনিশ শতাব্দীতে এই রোগই আবার মহামারীর রূপ ধারণ করল । বহুলোক মারা গেল—কেন ? অবশ্য জীবাণু জগতে মধ্যে মধ্যে আকস্মিকভাবে (?) নানা পরিবর্তন দেখা যায়,—তবে সেটা খুব কম এবং তাতে তার স্বভাবের পরিবর্তন খুব কম ঘটে ।

আষ্টাদশ শতাব্দীর শুরুতে মার্বলবরোর যুদ্ধ ঘটে । অবশ্য সারা যুরোপকে নাড়া দেবার মত উল্লেখযোগ্য ঘটনা এ নয় যাতে করে মহামারীর প্রাচুর্যের ঘটবে । জীবাণু জগতের কোনও পরিবর্তনই এর জন্য দায়ী একথা বলা কী ভুল হ'ল ? উনিশ শতাব্দীর প্রায়স্থে আবার কম হয়ে এল এর সংহার শক্তি, কিন্তু ১৮৩০ থেকে ১৮৭০ পর্যন্ত আবার মহামারীর রূপ দেখা দিল । আবার কম হল ১৯৩১ থেকে ১৯৪০ পর্যন্ত । মৃত্যুহার প্রতি দশ লক্ষে ১২০ থেকে নেমে দাঢ়াল মাত্র ১১তে । আজ আবার এই ব্যাধিকে কেউ ভয় করে না । আজকের দিনে ঔষুধের দ্বারা একে জয় করা যায় । জীবাণুর সংক্রমণ-প্রবণতা একই রকম থাকা সহেও এ ব্যাধির প্রকোপ কমে গেছে । ইন্ফ্লয়েঞ্জার কথা আশা করি সকলের প্রয়োগ আছে । যে ইন্ফ্লয়েঞ্জা যুরোপকে নাড়া দিয়েছিল, কয়েকবার মহামারীর বান ডেকে এনেছিল, এদেশে সেটা কেবলমাত্র "ফ্লু" ছিল । কিন্তু ১৯৫৭-৫৮ খ্রিস্টাব্দে এই দেশেই সেটা দাবানলের মত ছড়িয়ে পড়ে স্বাভাবিক জীবনযাত্রা পঙ্কু করে দিয়েছিল । আজ আবার এই 'ইন্ফ্লয়েঞ্জাই' 'কিছু নয় ইন্ফ্লয়েঞ্জা' হয়ে দাঢ়িয়েছে । যক্ষা রোগের নাম পর্যন্ত আগেকার দিনে আতঙ্কের কারণ ছিল ; আজ তা নেই । যক্ষা জীবাণু ক্রমশঃ ঔষুধের বিরুদ্ধে প্রতিরোধশক্তি আয়ত্ত করে, আমরা জানি । কয়েক বৎসর পূর্বেই এর আক্রমণ চিকিৎসার আয়ত্তের বাইরে চলে যাওয়া উচিত ছিল । কিন্তু তা হয়নি । জীবাণু

ଆକ୍ରମଣ-କ୍ରମତାର ନିଶ୍ଚର୍ଯ୍ୟ ଉଲ୍ଲେଖଯୋଗ୍ୟ ପରିବର୍ତ୍ତନ ସଟେଛେ । ଆର ଜୀବଦେହର ପକ୍ଷେ ଓ କଥାଟି ମୟ । ଗିଣିପିଗେର ଦେହେ ଜୀବାଗୁର ଅନୁପ୍ରବେଶ ସଟିଯେ ସଙ୍କାର ଉତ୍ପତ୍ତି ଏଥିନ ଆର ସହଜୁମାଧ୍ୟ ନଯ । ମାନବ ଶରୀରେ ଗଲିତ ଓ କାର୍ଟିଗ୍ରାଫ୍ରାଂକ୍ ( Exudative Pneumonic ) ବ୍ୟାଧିର ପ୍ରକାଶ, ଅନୁପରିବ୍ୟାଙ୍ଗ ( Miliary ) ଏବଂ ମଣ୍ଡକିଲିର ସଙ୍କା ( Meningeal ) ଏଥିନ କମ ଦେଖା ଯାଏ । ଜୀବ ଓ ଜୀବାଗୁର ଜୀବନେ ଉଲ୍ଲେଖଯୋଗ୍ୟ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଛାଡ଼ା ଏଟା ମନ୍ତ୍ରବ ହ'ତ ନା ।

লক্ষ লক্ষ বৎসরের একত্র বসবাসের ফলে জীবাণুর সঙ্গে সহযোগিতার সম্বন্ধ গড়ে না ওঠার কোনও বৈজ্ঞানিক কারণ আছে কী? মানবদেহে জীবাণুর সহযোগিতার প্রক্রিয়া না থাকলে জীবন ধারণ সম্ভব হ'ত না। বহুপ্রকারের জীবাণু শুধু যে বন্ধুত্বাবে জীবদেহে আশ্রয় নেয় তা নয়, মানুষের খাত্ত পচনে ও জীবন ধারণে সহায়তা করে। পরিবেশের পরিবর্তনে পরাক্রান্ত হয়ে এরাই যে আবার উগ্রামুর্তি ধারণ করতে পারে, এর প্রমাণও আছে। উভর আমেরিকার উপ-বসবাসের স্থানে ১১ ও ১৮ শত খৃষ্টাব্দে বহু মহামারীর প্রাহৃত্যাব ঘটেছিল। ১৮১৫ খৃষ্টাব্দে ফিজি দ্বীপে ২০ থেকে ৪০ হাজার লোক মহামারীর কবলে প্রাণ দিয়েছে। কিন্তু পরবর্তী বহু বৎসরের বসবাসের ফলে জীব ও জীবাণু নিজেদের মধ্যে বন্ধুত্বের সম্পর্ক গড়ে তুলেছে, তাই মহামারী কমে গেছে,—একথা বলা কী ভুল হবে? বিজ্ঞানে অগ্রামী দেশ সুযুক্ত জয় করেছে অনেক ব্যাধিকে। ইংলণ্ডে ডিপথিরিয়া বিদ্রূপিত হয়েছে কলেরা, বসন্ত, টাইফয়েড এখন কেতাবি বিভায় রূপান্তরিত হয়েছে; কৃশ সরকার নাকি যক্ষা হাসপাতাল তুলে দিয়ে অস্ত কাজে লাগাবার চিন্তা করছে। যক্ষা জীবাণুর সংক্রমণ বিদ্রূপিত না হলেও, এই জীবাণু শরীরে বহন করে বেড়াচ্ছেন বহুলোক। বারমিংহাম সহরে বি, সি, জি টিকা ব্যাপকভাবে দেবার সময় প্রিংগেট দেখিয়েছেন, ১৯৫৪ থেকে ১৯৫৮ এর মধ্যে ১৩ বৎসর বয়স্ক ছেলেদের সংক্রমণতা ১৮.৩ থেকে ১১.৯এ নেমে গেছে। আমেরিকায় সর্বব্যাপক বি, সি, জি টিকা দেওয়ার ফলে যক্ষা কমে গেছে। বি, সি, জি টিকাতে জীবস্ত যক্ষা জীবাণু থাকে, যেটার রোগটৎপাদন ক্ষমতা নিঃশেষ হয়ে গেছে বৎসরের পর বৎসর কৃত্রিম উৎপাদনের ফলে। তেমনই করে জীবদেহে স্বাভাবিক উৎপাদনের ফলে ঐ পরিস্থিতির উভব কি একেবারে অসম্ভব?

নিবার্য-ব্যাধির টিকা নিয়ে, ব্যাপক জীবাণু বিনাশের ব্যবস্থা করে কোনও দিন যে মাঝুর জীবাণুর সম্পূর্ণ বিলুপ্তি ঘটাতে পারবে এ আশা বিরল। আবার তাও যদি হয়, তবে জীবের সহায়ক জীবাণুদের কী ব্যবস্থা হবে? ড্রুতপরিব্যাপক ব্যাধিগোষ্ঠীর প্রতিরোধ নামাভাবে, অস্তত: আংশিক ভাবে সম্ভব হ'তে পারে, কিন্তু সব ব্যাধির ব্যাপক প্রতিরোধ ঠিক সেই ভাবে সম্ভব নয়। এ ছাড়া দেখা গেছে জীবাণু বহনকারী কৌটপতঙ্গ ধ্বংশী ওষুধগুলো কিছুদিন পরে অকেজো হয়ে যায়। কৌটপতঙ্গেরা ঐ গুলোর সঙ্গে যেন ভালবাসার সম্পর্ক গড়ে তোলে। জীবদেহের বর্তমান বিকাশের মূলে আছে লক্ষ লক্ষ বৎসরের সংগ্রামের অভিজ্ঞতা, অসহ পরিবেশের সঙ্গে ধাপ থাইয়ে নেবার প্রচেষ্টা। এই সংগ্রামের ফলে একদিনের বহু শক্ত-জীবাণু আজ মিত্র-জীবাণুতে পরিণত হয়েছে। জীবের ও জীবাণুর দ্বন্দ্ব উভয়েরই আত্মরক্ষাক ক্ষমতার পরিবর্তন ঘটাচ্ছে ও ঘটাবে। জীব ও জীবাণুর আঙ্গিক ও শারীরবৃত্তমূলক পরিবর্তন তাদের পরিবেশ ও পরিণাম ক্রিয়ার উপর নির্ভরশীল। জৈব-রসায়ণ ও কূলসংক্রমণ তঙ্গের আধুনিক তথ্য-প্রয়োগে জীব ও জীবাণুতে পরিকল্পিত পরিবর্তন ঘটিয়ে স্ফূর্ত ও সম্পূর্ণভাবে জীবাণুটিত ব্যাধির নিরসন সম্ভব হবে অন্দুর ভবিষ্যতে।

## গুরুক-পরিচয়

“সাইকলজি ইন্ডি সোভিয়েত ইউনিয়ন”

অরুণা হালদার

(ক) ব্রাহ্মন সাইমন সম্পাদিত ‘Psychology in The Soviet Union’ বইটি কল্টলেজ এণ্ড কেগান পল কর্তৃক প্রকাশিত এবং International Library of Sociology And Social Reconstruction কর্তৃক প্রচারিত। বইটি পাঁচটি খণ্ডে বিভক্ত। প্রতিটি খণ্ডে কয়েকটি করে সুলিখিত নিবন্ধ। সর্বপ্রথম সম্পাদকের লেখা মূল্যবান ভূমিকায় সোভিয়েত দেশের মনোবিদ্যার আলোচনার গতি ও প্রগতির একটি মূল্যবান পরিচয়। প্রতিটি খণ্ডেই এক-একটি বিশেষ বিষয়ের উপর উপর লেখা নিবন্ধগুলির নির্বাচন ও সাজানোর প্রণালীও সুন্দর। নিবন্ধগুলির পূর্বাপর বিশ্বাসের মধ্য দিয়া তথ্যগুলিরও একটি ক্রমিক বিকাশের ধারা পাওয়া যায়। প্রথম খণ্ডে আছে সোভিয়েত-ভূমিতে মনোবিদ্যা বিষয়ক পরীক্ষা-নিরীক্ষা। তৃতীয় পর্বে মোটামুটি General Psychology-র অন্তর্ভুক্ত বিষয়গুলি; যেমন শিশুজীবনের বিকাস, Attention (অবধান), প্রত্যক্ষ অববোধ (বৃক্ষি), চাকুষ প্রত্যক্ষের বৈশ্লেষিকী ক্রিয়াকলপ, তাষা ও সংকেত-সম্বন্ধ এবং ঐচ্ছিক ক্রিয়ার বিকাস প্রবন্ধগুলি আছে। তৃতীয় পর্বে ‘স্থান প্রত্যক্ষ,’ স্মৃতি ও অনুষঙ্গ, প্রবন্ধগুলি দেওয়া আছে। চতুর্থ পর্বে শিশু মনোবিদ্যার এবং শিশু শিক্ষণ পদ্ধতির সম্বন্ধে কয়েকটি প্রয়োগাত্মক (Practical) প্রবন্ধ আছে। শিশুর ‘মনের গঠন’ ও ‘মনের বিকাস’ আলোচিত হয়েছে শেষের দুটি প্রবন্ধে। পঞ্চম পর্বে মনোবিদ্যার পদ্ধতি সম্বন্ধে দুটি প্রবন্ধ এবং অন্যটি অভ্যাস ও নিপুণতা সম্পর্কে একটি গবেষণা-মূলক প্রবন্ধ। এ ছাড়া Appendix I এ U. S. S. R. এ Psychopathology-র উপর গবেষণা এবং Appendix II-তে চতুর্দশ International Congress of Psychology-র উপর আলোচনা আছে। পরিশেষে একটি উৎকৃষ্ট Bibliography ও Index এই পুস্তককে সুসম্পূর্ণ করেছে।

প্রথমেই বলা প্রয়োজন যে, বইখনির একটি বিশেষ তাৎপর্য আছে। এতাবৎ কাল আমরা এক বিশেষ ধরনের মনোবিদ্যার চর্চাই করে আসছি; সে বিদ্যা আমাদের কাছে পরিবেশিত হয়েছে ইয়োরোপের সোভিয়েত ব্যতিরিক্ত দেশসমূহ এবং আমেরিকার মনোবিদ্যা সংক্রান্ত গবেষণা-সাহিত্যের মাধ্যমে। এখনও সমগ্র ইয়োরোপ এবং আমেরিকায় ক্রয়েড়ীয় মনস্তত্ত্বের একাধিপত্য লক্ষ্য করার মত। ইংলণ্ডে হাভেলক এলিসের নাম কেবল একমাত্র Sex Psychology-র মধ্যেই নির্দিষ্ট হয়ে থেকেছে। অপর দিকে আমেরিকায় Existential Psychology এবং বাহ নিরীক্ষণের পছায় তথ্য নির্ণয়কারী ব্যবহারাত্মক মনোবিদ্যার প্রসার ঘটে। বলা বাহল্য, উপরিউক্ত দুটি শাখাই ক্রয়েড়ীয় মনোবিদ্যার থেকে পৃথক; তা সঙ্গেও সেই পাথর্কের মধ্যে একটা যোগস্থিত বিশ্মান। তার কারণ, প্রত্যেকটি শাখার কোনটাই যথেষ্টভাবে বা যথোপযুক্তভাবে বাস্তববাদী পছায় মনোবিদ্যার চৰ্চা করে না। জার্মান দেশের মনোবিদ্যা পদ্ধতির একতম Gestallism সম্পর্কেও ঐকথা বলা যায়। একদিক থেকে জার্মান দেশেই প্রথম মনোবিদ্যা শাস্ত্রের আরম্ভ। কিন্তু সেই প্রারম্ভিক মনোবিদ্যার চৰ্চায় বিশ্ববকর তথ্যাদি পাওয়া গেলেও, যথাশাস্ত্র

Physics or Chemistry-র মত সমাদরে তাকে স্বীকৃতি দেওয়া হয়নি। তবুও এই হ'ল মোটামুটি মনোবিজ্ঞানাত্ত্ব সম্পর্কিত আলোচনার ঐতিহাসিক পরম্পরা। আর মনোবিজ্ঞার শুরুই হয়েছে মাত্র উনবিংশ শতকের মধ্যভাগে।

প্রসঙ্গত একথা উল্লেখ যোগ্য যে, ক্রয়েডের হ্যানাধিক সমকালৈই পাতলভের আবির্ভাব। কিন্তু, ইতিহাসের স্মৃতি ধরে একথা লক্ষ্য করা যায় যে, বর্তমান শতকের প্রথম থেকে কৃশদেশে রাষ্ট্রশক্তি স্থিরভাবে ছিল না এবং ১৯১১ এর বিপ্লবের বলে রাষ্ট্রশক্তি স্থিররূপ পাবার পরে, নানারূপ রাজনৈতিক কারণে দীর্ঘকাল সে দেশের সঙ্গে অপরাপর দেশের সাংস্কৃতিক সম্বন্ধ বা আদান-প্রদানও ছিল না। সম্ভবতঃ সেই কারণেই পাতলভের গবেষণা সংক্রান্ত সাহিত্যের প্রচার বহির্ভূতে ঘটেনি। কৃশ দেশে প্রাণিবিজ্ঞান ও ধনবিজ্ঞানের মোড় ঘূরে যায়; তার ফলে সেখানকার সমাজবিজ্ঞান, মনোবিজ্ঞান প্রভৃতিও নৃতন ধারায় প্রবর্তিত হ'তে থাকে। অনিবার্য কারণেই এই বিজ্ঞানভিত্তিক মনোবিজ্ঞার আলোচনা অগ্রসর হ'য়ে চলে এবং মানব-মঙ্গল নীতিই তার লক্ষ্য হ'য়ে ওঠে। অবশ্য প্রতি দেশে প্রতি বিজ্ঞানীই মানব মঙ্গল নীতির সমর্থক ব'লে নিজেকে মনে করেন। লক্ষ্য সবার এক হ'লেও প্রয়োগিক প্রণালীতে ভিন্নতা থাকে। এবং সেই ভিন্নতার জন্যই পাতলভীয় মনোবিজ্ঞার এক স্বতন্ত্র ও স্বকীয় বৈশিষ্ট্য গড়ে ওঠে। প্রথমতঃ তার ভূমি প্রধানত হলো বস্তুনিষ্ঠ ( Objective ) 'এবং' যে দর্শন অঙ্গুমারে তা চলে তা হলো বস্তুবাদী দর্শন বা Materialistic Philosophy; দ্বিতীয়তঃ তার সমর্থনযোগ্য পরিবেশ ও অঙ্গুকুল ভূমি হ'য়ে ওঠে সোভিয়েতপন্থী কৃশ। বলা বাহ্যে সমসাময়িক অন্যান্য দেশের দর্শন ও বিজ্ঞান স্বত্বাবতার কৃশদেশের চিকিৎসাধারণার সঙ্গে সাঙ্গাং বা পরোক্ষ সম্পর্ক অনেক দিনই পায়নি। এদিক দিয়ে এই আলোচ্যপুস্তকের অপরিসীম প্রয়োজনীয়তা ছিল।

অগ্নিদিক দিয়ে দেখলে আরো একটি কথা মনে হয়। পূর্বে যে সকল মনস্তত্ত্বের ধারার উল্লেখ করেছি, সেগুলির স্বরূপ পরীক্ষ-নিরীক্ষা ক'রে মনস্তত্ত্বের গবেষক, অধ্যাপক ও ছাত্রদের মধ্যে বিভিন্ন প্রতিক্রিয়া দেখা গেছে। কিছু লোক হয়ত গোঁড়া ব্যবহারাত্মক দিকটাই সমর্থন করেন; বেশ কিছু লোক Gestaltist; ইংরাজ মনস্তাত্ত্বিকদের মধ্যেও একটি স্বতন্ত্র বস্তুনিষ্ঠ মতবাদ বর্তমান। কিন্তু এ সকল সমর্থকের সংখ্যা ছাপিয়ে পৃথিবী জোড়া নাম রয়ে গেছে ক্রয়েডীয় মনোবিজ্ঞা শাস্ত্রে—সম্ভবতঃ সেই শাস্ত্রবিদ এবং মনঃসমীক্ষক চিকিৎসকের সংখ্যাই সব চেয়ে বেশী। ক্রয়েডীয় মতের চিকিৎসাবিদ্যের মধ্যেও মতানৈক্য আছে। তাঁদের মধ্যেও কিছু অংশ চিকিৎসাবিদ হ'তে গেলে, দেহরোগের বিষয় অর্থাৎ Medical Science-ও পারদশিতা প্রয়োজন একথা মনে করেন। আর অপর দলের ধাঁচা, তাঁরা চিকিৎসা-বিজ্ঞানবিদ্না হয়েও ক্রয়েডীয় মতে মনোরোগের চিকিৎসা করা যেতে পারে, এই কথা বলে থাকেন। সমস্ত ইয়োরোগে এবং আমেরিকাতে এই ছই মতের লোকই আছেন। কিন্তু এই সকল প্রকার মতের সমর্থকদের মধ্যেই ক্রমশঃ দেখা দিয়েছে মনোবিজ্ঞার স্বভূমিতে তাকে আবিক্ষার করার আগ্রহ; তাঁরা চাইছেন বস্তুনিষ্ঠ প্রণালীতে মনোবিজ্ঞার চৰ্চা। অনেকেই কৃশ দেশের গবেষণার দিকে আকৃষ্ণ হয়েছেন। আমেরিকায় এবং জাপানে বিজ্ঞানীয়া, স্নায়বিক আধারে মনোবিজ্ঞার চৰ্চা করতে চেয়েছেন কিংবা Learned action ও যে দীর্ঘকাল স্নায়বিক অভ্যাসের ফলে সংস্কারের মত সহজাত হয়ে যায়, তা দেখিয়েছেন। কিন্তু তা সঙ্গেও এঁদের খেকে একটি কোনও সম্পূর্ণাঙ্গ আলোচনা-স্মৃতি বা পদ্ধতি আমাদের হাতে এসে পর্যাপ্ত নি। বর্তমান আলোচ্য পুস্তকের দ্বারা একদিকে অনেক কালের একটা অভাব মিটল মনোবিদ্গণের; আর, তাছাড়াও, সাইমন প্রযুক্তি মনোবিদ্গণ সাঙ্গাংতাবে, কৃশীয় মনোবিদ্গণের সহায়তা ও আলাপ-আলোচনার প্রত্যক্ষ মাধ্যমে দৃঢ়তর

ভাবেই মনোবিদ্যাকে তার স্ফূর্তিতে প্রত্যক্ষ করলেন। সম্পাদক এজন সর্বপ্রথমেই পুরাতন মনোবিদ্যার শাখাগুলির সঙ্গে এই গ্রন্থের আলোচনাপদ্ধতির ভিত্তিকে পরিকার করে দেখিয়েছেন। এ জন্য তিনি মনোবিদ্যার ছাত্র মাত্রেই বিশেষ কৃতজ্ঞতাভাজন।

(খ) ইংরাজীতে একটা কথা আছে—“One cannot deceive all people for all time!” কথাটা একটু বদল করে অর্থ করতে পারা যায়, ভম কখনো চিরস্থায়ী হয় না। স্বাভাবিক নিয়মেই সত্য নিজেকে উন্মোচন করে। মনোবিদ্যার অধ্যয়নের ক্ষেত্রেও সেরূপ ঘটেছে। ভৌতিক বিদ্যা ( Physics ) বসায়ণশাস্ত্র ( Chemistry ) প্রাণিবিজ্ঞান ( Biology ) প্রভৃতি বিজ্ঞানের ক্ষেত্রে একটি কল্পনা বা Hypothesis করা হয় ; পরে সেই Hypothesis থেকে অন্যান্য ঘটনাকে যথার্থভাবে ব্যাখ্যা করা হয় ( Deduction ) ; এইরূপ পদ্ধতি মনোবিদ্যার ক্ষেত্রেও অনুসৃত হয়েছে। কিন্তু অপরাপর বিজ্ঞানের ক্ষেত্রে ঘটনা বা Phenomenaগুলি ইত্ত্বয় গ্রাহ সত্য ( Perceptible facts ) বলে সেগুলির ব্যাখ্যা করা বা প্রয়োজন মত বদল করাও অসম্ভব হয় না। মনোবিদ্যার ক্ষেত্রে ঘটনা or Phenomena এইরূপ অর্থে সত্য বা fact ব'লে বোঝা যায় না—সেখানে কতকটা ‘ধারণা’ ( Idea ) করে নিতে হয়। এইরূপ অস্ত্রবিধা দীর্ঘকাল ধ'রে মনোবিদ্যার পরীক্ষানিরীক্ষা ও প্রায়েগিক পদ্ধতির ক্ষেত্রে ঘটে এসেছে ; অস্ততঃ এই অস্ত্রবিধাকে মেনেও তাকে দূর করার উপায় বাহির হয়েনি। পাতলভৌম মনোবিদ্যার ক্ষেত্রে এই অস্ত্রবিধাটিকেই প্রথম দূর করার চেষ্টা করা হয়েছে বলে আমরা মনে করি। ‘মনন’ or minding or consciousness ষে অতীন্দ্রিয়গ্রাহ ঘটনা নয়—ভাবমাত্র নয়—তারও যে বাস্তবিক আধার আছে, এ তথ্যের অনুসরণ ক'রে পাতলভ মনোবিদ্যার অধ্যয়নক্ষেত্রে একটা ন্যূন সার্থক পরিকল্পনা আনলেন। এটি বিজ্ঞানের ক্ষেত্রে একটা নবতম আবিক্ষার, তথা মানবমনের একটা বিশেষ উৎকর্ষ বলে পরিগণিত হ'তে পারে। পাতলভের মতানুসারে নানাবিধ শারীরিকার্যের মত ( organic function ) মননকার্য্যও মন্তিকাশ্রিত। তার মাধ্যম বা আধার হ'ল (১) স্বায়ুতন্ত্রীর বিবিধরূপ সরল বা জটিল বিচ্চাস ( Reflex patterns or organisation ) (২) প্রতিস্রায়ী বিবিধরূপ উন্মেষজনন ও নিম্নেজনন। ( Excitation and Inhibition ) (৩) এই উভয়বিধি প্রক্রিয়ার সমষ্টির রূপ কোনও একটি স্থির রূপ ( Fixed pattern ) মাত্র গ্রহণ করে না—তা বিশ্বরূপ তথা পারিপার্শ্বিক ( Universal environment ) এর সঙ্গে সঙ্গে নিজেকে প্রস্তুত করে, পরিকল্পনা করে আগে চলে অথবা পিছু হ'তে জীবনেরই তাগিদের (৪) আর এই সমস্ত পদ্ধতিটাই ( Elan vital ) বা অতীন্দ্রিয় প্রাণশক্তির দরুন সক্রিয় হয় না—তার ক্রিয়াগুলি বা আচুর্যঙ্ক পরিবর্তনের ধারাগুলি বৈজ্ঞানিক নিয়মে কার্যকারণ শৃঙ্খলায় সম্পর্কিত। (৫) বাস্তবানুগ ভিত্তিতে পাতলভ এই মনোবিদ্যার অধ্যয়নকে একদিকে প্রাণিবিজ্ঞানের সঙ্গে ( Biology ) সংযুক্ত করেছেন ; অপরদিকে করেছেন শারীরবিজ্ঞান ( Physiology ) এবং সমাজবিজ্ঞান ( Sociology and Social Anthropology ) এর সঙ্গে। Origin of Life-এর সঙ্গেই জড়িত আছে Origin of Mind এর ইতিহাস ও তার বিকাস, একথা প্রকৃতির সহস্র উদাহরণের মধ্যেই মিলবে। আগেল পড়তে দেখে নিউটনের আবিক্ষারের মতই পাতলভের এই উদ্বাবনাও গুরুত্বপূর্ণ আবিক্ষার নিম্নতম প্রাণের সঙ্গে তার আধার ভৌতিক পরমাণু জড়িয়ে আছে ; তেমনিই নিম্নতম প্রাণের বিকাস ঘটছে আর সঙ্গে সঙ্গে তার চেতনাও বিকসিত হচ্ছে ; নিম্নতম প্রাণিচেতনার থেকে মাঝের মত উচ্চতর প্রাণিচেতনার ক্ষেত্রেও অলঝ্য নিয়মেই সেই যোগসূত্র থেকে যাচ্ছে ; জটিলতার আবির্ভাব হচ্ছে তার দেহে তথা তার চেতনায়ও। বিভিন্ন প্রাণিস্তরের মধ্যে মন্তিকেরও বিকাস ঘটছে অর্থাৎ স্বায়ুমণ্ডলীর বিবর্তন বিকাস ঘটছে। তারফলে তৎপ্রাণীর ক্ষেত্রে চেতনার বিভিন্ন উৎসের বিভিন্ন ধারায় পরিণতি ঘটছে। বৃক্ষের উৎকর্ষ, সচেতন দায়িত্বশীল ক্রিয়া, আবিক্ষার

প্রভৃতি উত্তরোত্তর বিকশিত চিন্তার সঙ্গে গুরু মন্তিকের বিভিন্ন স্তরের উৎপত্তিলয়ের অনিবার্য সম্বন্ধ পাতলভ স্পষ্ট করে দেখিয়েছেন। আলোচ্য গ্রন্থের মালোচনা প্রসঙ্গে সাধারণভাবে ও সামাজিক শারীরতত্ত্বাত্ত্বিক মনোবিদ্যা (physiological) সম্পর্কে কিছু আলোচনা করেছি।

আজকের দিনে কৃশদেশে মনোবিদ্যার প্রভৃতি অগ্রগতি ঘটেছে ও ঘটছে। পাতলভের স্তরকে সে দেশের মনোবৈজ্ঞানিকগণ আরো এগিয়ে নিয়ে চলেছেন। শর্তাধীন পরাবর্ত্ত (Conditioned Reflex) স্তরের দ্বারা মনোবিদ্যণ ঘটনার সার্থক ব্যাখ্যা করেছেন। মনোবিদ্যার প্রায়োগিক ক্ষেত্র ও অনুশীলন ক্ষেত্র অর্থাৎ Practical এবং Theoretical উভয়দিকেই তাঁদের অপ্রতিহত গতি। অবশ্যই এই দুটি দিক কখনই পরস্পরের থেকে বিযুক্ত হ'তে পারে না। আর, তার চেয়েও বড় কথা মানুষের জীবন ও ভবিষ্যৎকে স্বচ্ছন্দ করার জন্য মনস্তত্ত্বের প্রায়োগিক আয়োজন বিস্তৃত হয়ে এসেছে। আশা করা যায় মানুষের প্রয়োজন তার পরিধি আরো ব্যাপক হবে ক্রমশই। মহাশূণ্যের অভিযানে ভূতী মানুষের মনস্তত্ত্ব একটি প্রয়োজন বিস্ময়কর আলোচনার বিষয়বস্তু। নিঃসঙ্গ-ভাবে থাকতেও মানুষ অভ্যন্তর হ'তে পারে,—মহাশূণ্যের যাত্রীর পক্ষে নিঃসন্দৰ্ভ অবগুর্ণতাবী শাস্তি না হয়ে প্রয়োজন বা দায়িত্বের সঙ্গে পরিতোষও যোগাতে পারে, সেকথা নিশ্চয় অভিযাত্রী গাগারিগ বা টিটফের ক্ষেত্রে সাফল্যের সঙ্গে লক্ষ্য করা গেছে। বলা বাহ্য, এই রকম নানা নতুন নতুন দিকে মনোবিজ্ঞানের গবেষণা চলেছে এবং আমাদের চোখের সামনে আজ মনস্তত্ত্বের দূরপ্রসারী দিগন্ত।

মানুষকে খণ্ড খণ্ড করে দেখা যায় না—দেখলে তা একদেশ দর্শন হয় মানুষ অবিচ্ছিন্নভাবে তাঁর বাতাবরণ বা পারিপার্শ্বিকের সঙ্গে জড়িত। পরিবর্তন দুজনাতেই হচ্ছে। আবার দুজনার পরিবর্তনের ফলে দুজনাই নৃত্য করে পরিবর্তিত হয়ে যাচ্ছে। মানুষ সক্রিয় চেষ্টায় নিজেকে ও বাতাবরণকেও নৃত্যরূপে পরিবর্তিত করতে সক্ষম, চৈত্য সাহায্যে চেতনার এই উপকরণ যোগাচ্ছে গুরুমন্তিক। এই স্বায়ত্ত্ব উদ্ঘাটনের পথ ধরে কৃশদেশে মন্তিকের, বিশেষ গুরুমন্তিকের আকার-প্রকার ও অভিব্যক্তি নিয়ে গবেষণা হচ্ছে। Soviet Psychiatry, Soviet Psychological medicine Soviet Psychology Defectology, Education, Child Psychology ও তাঁর Developmental study এবং সর্বোপরি General Psychology র বস্তুবাদ সঙ্গত বস্তুনির্ণয় শিক্ষায়তন ও তাঁর প্রয়োগের সর্বাধুনিক ব্যবস্থা এই হলো বর্তমানের কৃশ দেশের মনস্তত্ত্বের প্রধানতম শাখাগুলি। আলোচ্য গ্রন্থে মোটামুটি এইসবের একটি সম্পূর্ণাত্মক আলোচনা পাওয়া যাবে।

ভবিষ্যতের আর একটি ইঙ্গিত এই গ্রন্থে পাওয়া যাবে। সেই কথা ব'লে বর্তমান নিবন্ধ শেষ করব। ইংরাজীতে দুই একটা কথা আছে, যেমন 'Character is fate' অথবা 'man makes himself', এই কথাগুলির এক দিকের বৈচিত্র্যালীন স্থির অবস্থার একটা নির্দেশ পাওয়ায় যাবে 'Unconscious Determination of Personality' তথ্যটার মধ্যে 'চরিত্রের সেই অস্তগুটি নির্দেশে তৈরী হচ্ছে এক একটা বিশেষ ছকের মানুষ'—এমনতরভাবেই আমরা ভাবতে অভ্যন্তর হয়েছি। তাঁর ফলে যেন নিরাশা ও নিয়ন্ত্রণ আমাদের চারদিকে ক্ষয়রোগের মত ঘিরে আছে। বলা বাহ্য এটা স্বীকৃত অবস্থা নয়। বস্তুবাদী মনস্তত্ত্ব ও প্রয়োগের মধ্যে হয়ত এখনও ক্রটি আছে, হয়ত অসহিষ্ণু আতিশয়্যও আছে, তবুও একথা দ্বিধাজীবনভাবেই মানতে হয় যে, বস্তুবাদী মনস্তত্ত্ব উন্নততর শ্রেষ্ঠতর ব্যক্তিমত্তা গঠনের দায়িত্ব নিয়েছে, ভাগ্যের ও Unconscious determination এর হাত থেকে নিষ্ঠার দিয়েছে।

নৃতন যুগের নৃতন মানুষের গঠন ছকে কাটা নয়। তার গঠনের প্রকৃতির মধ্যে যে পরিবর্তন ঘটে সেই পরিবর্তনের একটা বৈজ্ঞানিক কার্যকারণ শৃঙ্খলা আছে। মহুষ্যত্বের সম্পূর্ণতর সমৃজ্জল মহিমার ধর্মও অনাবিস্ত অবাস্তর কল্পনা নয় তার কাছে। ভবিষ্যতের এই স্পন্দকে সত্যরূপ দেওয়াই বিজ্ঞানের সাধন। আর সেই সাধনার পথে বর্তমানে কৃশদেশ কর্তৃ অগ্রসর হয়েছে তারই একটা চিত্র আলোচ্য গ্রন্থে মিলবে।

“The dialectical method involves, therefore, a view of the world, not as a complex of ‘ready-made things’, each with its own fixed properties, but as a complex of processes in which all things arise, have their existence and pass away ; it insists that all phenomena must be studied, in their movement and change and in inseparable connection with other phenomena. It does not therefore separate matter from motion, from space and time, but regards matter in motion as fundamental and inseparable from space and time. ... ... The relevance of this conception to problems of relation of body and mind, of the transition from sensation to thought, for instance, and to detailed questions concerning the relation of practical activity and mental processes is obvious”

[ Introduction to Psychology in the Soviet Union pp 5 ]

## সম্পাদকীয়

জীববিজ্ঞান, সমাজবিজ্ঞান, মনোবিজ্ঞান অঙ্গাঙ্গীমপ্রতি । এককোষ প্রাণীর ক্রমবিবর্তনের পরিগতি মানবদেহ। মানবমন্ত্রকের জটিল ক্রিয়াকলাপের সম্যক অনুধাবন ইতর প্রাণীর স্বায়ত্ত্বের গঠন ও বৃত্তির অনুশীলন সাপেক্ষ। মানব-মনের সূক্ষ্মাতিসূক্ষ্ম অভিব্যক্তি ও মানবপ্রকৃতির কারণ ও স্বরূপ নির্ণয়ে মন্ত্রিক ও স্বায়বিজ্ঞানের জ্ঞান অপরিহার্য, কেন না সর্বপ্রকার মানসিক ক্রিয়াই মন্ত্রিকাশ্রিত। আবার প্রাণীমন্ত্রিক ও মানবমন্ত্রকের সংগঠনিকও বৃত্তিক বিভিন্নতার সর্বিশেষ ও সম্পূর্ণ জ্ঞান ব্যতিরেকে মানবমনের বিচিত্র ও বিবিধ প্রতিক্রিয়া বৃদ্ধিগম্য হতে পারে না। মানুষ সামাজিক জীব। সমাজবন্ধ মানুষের গুণগত বিভিন্নতা অনন্ধীকার্য। লক্ষ লক্ষ বৎসরের শ্রমের ফলে মানবদেহে ও মন্ত্রিকে বহুবিধ পরিবর্তন সংসাধিত হয়েছে। এই সব পরিবর্তন মানুষকে,—এমনকি বর্বর যুগের মানুষকেও, পশুদের অলভ্য অনেক গুণের অধিকারী করেছে। পারস্পরিক সহযোগিতার ভিত্তিতে কাজ করার প্রেরণা ও প্রয়োজন থেকে ভাষার উৎপত্তি। ভাষা থেকে ভাষাভিস্তিক চিন্তার উন্মেষ। ফলে পশুজগৎ থেকে সম্পূর্ণ বিচ্ছিন্ন স্বকীয় স্বাতন্ত্র্য প্রতিষ্ঠিত মানবজাতি।

মানব সমাজের ক্রমপরিবর্তন ঘটেছে ও ঘটছে। সামাজিক পরিবর্তনের সঙ্গে মানবপ্রকৃতির ও মানসিকতার ও পরিবর্তন অনিবার্য। সমাজবিজ্ঞানের চর্চাও তাই মনোবিজ্ঞানীদের কংক্ষে অপরিহার্য!

আমাদের উদ্দেশ্য কেবল মাত্র বিশুদ্ধ জ্ঞান বিতরণ বা বিজ্ঞানের ক্ষেত্রে নতুন আবিক্রিয়ার সংবাদ পরিবেশন নয়। মানুষে মানুষে, গোষ্ঠীতে গোষ্ঠীতে, জাতিতে জাতিতে যে মানসিকতার পার্থক্য ও দ্বন্দ্বের স্তুত প্রতীয়মান তার মৌলিক কারণ নির্ণয় ও সেই পার্থক্য ও দ্বন্দ্বের বিজ্ঞমিভিত্তিক নিরসন-প্রয়াস আমাদের অন্যতম লক্ষ্য ও উদ্দেশ্য।

আমাদের আকাঙ্ক্ষা হয়ত আমাদের সামাজিক শক্তি ও সামর্থ্য-আনুপাতিক নয়; কিন্তু আমরা শক্তি সামর্থ্যের ক্রমোত্তীনে বিশ্বাসী। প্রাকৃত-বিজ্ঞানের যথাযথ প্রয়োগ যেমন প্রকৃতিকে পরিবর্তিত করে মানবজাতির কল্যাণ সাধনে সক্ষম, তেমনি মনোবিজ্ঞানের গবেষণালক্ষ স্তুতগুলির প্রয়োগে মানসিকতা ও মানবিক সম্পর্কের উৎকর্ষ সাধন সম্ভব।

\* \* \* \*

জৈববসায়নের নব নব আবিকার আজ প্রাণের প্রথম উন্মেষ রহস্যের সমাধান-স্তুতের সন্ধান দিয়েছে। “Life originated on earth at a certain necessary stage in the general historical development of matter”; বিশেষ পরিবেশে স্তুত অতীতে প্রাণের সাড়া জেগেছিল বস্তুর বুকে।...সে সাড়া বস্তুরই ঐতিহাসিক ক্রমোত্তীনের ফল। নিজস্ব নির্দিষ্ট নিয়মে পার্থিব প্রাণ বিশেষ পরিণামক্রিয়ার (metabolism) অধীন। এই পরিণামক্রিয়ার পরিবর্তন ঘটে পরিবেশের পরিবর্তিতে। ফল—জীবদেহের সংগঠনিক বিচ্যাস ও জৈবক্রিয়ার ক্রম পরিবর্তন; নতুন গুণসমষ্টির নতুন প্রজাতির স্থষ্টি। ক্রমবিবর্তনের শেষ ধাপে—হোমো-স্যাপিয়েন্সের আবিভাব। দেহের বৈশিষ্ট্য ও জটিলতার সঙ্গে নার্ততন্ত্রের ও বৈশিষ্ট্য এবং জটিলতা অর্জন করল হোমো স্যাপিয়েন্স।

\* \* \* \*

প্রথম প্রাণের উন্মেষ থেকে মানব-চৈতন্য বিকাশের ধারাবাহিক ইতিহাস আজও হয়ত স্পষ্টতার দিক থেকে সুস্পৃর্ণ নয়, হয়ত এখনও কিছু কিছু অদ্বিতীয় পরিচ্ছেদকল্প নতুন আলোকপাত্রের অপেক্ষা রাখে; কিন্তু

রহস্যবাদ বা অধ্যাত্মবাদের অবকাশ আজ নেই। প্রাণের বা চৈতন্যের উন্মেষ ব্যাখ্যায় অপার্থিব, অবাস্তব, অতীঙ্গিয়, কোনো শক্তির কল্পনা আজ বিজ্ঞানীর কাছে শুধু নির্বর্থক নয়, হাস্যকর। জীববিজ্ঞান, সমাজবিজ্ঞান, মনোবিজ্ঞানের আধুনিক ধারা শুধু কয়েকজন বিজ্ঞানাত্মুরাগীর কাছে নয়, জনসাধারণের কাছে স্বৰূপ হওয়া দরকার। অদৃশ্য অঙ্গের কোনো শক্তি ( elan vital ) বা নিজর্ণী মনের অদম্য প্রবৃত্তি যে ব্যক্তি-মানস ও সমাজ-মানসের সংগঠক বা নির্দেশক নয়—মানুষের কাছে এ জ্ঞান সবিশেষ মূল্যবান। সামাজিক ও মানসিক পরিবর্তনের মধ্যদিয়ে আন্তর্গানিক সম্পর্কের সমূর্ধ্বন, আজ বিজ্ঞানের দৌলতে মানুষের প্রয়াসমাধা ও এই প্রয়াসে আমাদের সকলেরই ভূমিকা স্বনির্দিষ্ট। আর সেই ভূমিকার দায়িত্ব গ্রহণ ও পালন আমাদের প্রত্যেকের প্রাথমিক কর্তব্য। ‘মানব মন’ এর প্রকাশন পার্তিলভ ইনস্টিউটের সভাদের নির্দিষ্ট ভূমিকা। এই ভূমিকার দায়িত্ব পালনের প্রচেষ্টায় আন্তরিকতার অভাব কথনও পরিলক্ষিত হবে না, আমাদের দৃঢ় বিশ্বাস।

\* \* \* \*

প্রাকৃতবিজ্ঞানের সূত্রপ্রয়োগে প্রকৃতিকে প্রয়োজনমত পরিবর্তিত কর। আজ মানুষের কাছে আর স্পষ্ট নয়। আজ পরমাণু কেন্দ্র থেকে অসীম অন্তরীক্ষ পর্যন্ত সর্বত্র বিজ্ঞানের জয়যাত্রা অব্যাহত। জীবনবিজ্ঞানেরও বহু নতুন সূত্র আজ আবিস্থিত, বহু নতুন তথ্য অধিকৃত। মনোবিজ্ঞান, জীববিজ্ঞানের অধ্যনালক্ষ জ্ঞানের প্রয়োগে নতুন উন্নততর মানুষ সৃষ্টি আজ আর অসম্ভব নয়। আলড় হাঙ্গলী বা জর্জ অরণ্ডেল মানবজাতির ভবিষ্যতের যে-অক্ষকারময় নিরাশার ছবি একেছেন, মনোবিজ্ঞানীর, জীববিজ্ঞানীর কাছে তা অবাস্তব। পার্তিলভ-প্রমুখ আধুনিক বস্ত্রনির্ম মনোবিজ্ঞানীদের মতে মানুষ পরিবেশের দাস নয়; পরিবেশকেও মানুষ প্রতাবিত করে, পরিবর্তিত করে। মানব-সত্তার পক্ষে অকল্যাণকর রিফেল্স, প্রজাতির পক্ষে ধ্বংসাত্মক ও ক্ষতিকারক রিফেল্স, দীর্ঘস্থায়ী হতে পারে না। প্রতিকূল পরিবেশে ডায়নসরসদের বংশবিলুপ্তির নজির দ্বিতীয় সংকোতিক-স্তর-সমগ্রিত, উচ্চ মন্ত্রিক-বিশিষ্ট মানবজাতির পক্ষে প্রযোজ্য নয়। প্রাকৃতিক বা সামাজিক—সর্বপ্রকার পরিবেশকে মানুষ অতীতে প্রতাবিত করেছে, পরিবর্তিত করেছে। জীবন-বিজ্ঞানের নবলক্ষ জ্ঞান এই পরিবর্তনকে, এই প্রতাবনকে আরওস্বনিশ্চিত ও স্থান্তরিত করবে বলে মনে করা অসঙ্গত নয়। কুলসংক্রমণ ( heredity ) তত্ত্বে মিচুরিণ ও আধুনিক বস্ত্রবাদী জীববিজ্ঞানীদের অবদান আমাদের বিশ্বাসের ভিত্তি। নিম্নপ্রাণী ও উদ্ভিদে অর্জিত গুণাবলীর কুলসংক্রমণ তত্ত্ব আজ সর্বজন-স্বীকৃত। হেরেম্যান মূলার প্রমুখ কিছু সংখ্যক পণ্ডিত ভয় পাচ্ছেন; কারণ, এঁদের মতে, বিবেচক, বুদ্ধিমান, সহদেব মানুষের প্রজননের হার বিপরীতধর্মী ইতর মানুষের প্রজননের হারের চেয়ে কমে আসছে। বিশেষ কোনো দেশ বা সমাজব্যবস্থার পক্ষে হয়ত এরকম হওয়াই স্বাভাবিক। কিন্তু আফ্রিকা এশিয়ার বহুদেশ গেল কয়েক বছরে, স্বাধীনতা অর্জন করেছে এবং জনসাধারণের মানসিক উৎকর্ষসাধনের জন্য উচ্চশিক্ষার ব্যবস্থা করেছে। সমাজতাত্ত্বিক দেশগুলিতে শিক্ষার প্রসার ঘটছে। সুশিক্ষাই সদ্গুণদায়ক —এ বিষয়ে সকলেই একমত। তাছাড়া, অভাব, অনটন, দারিদ্র্য, উৎপীড়নও এই সব দেশে কমে আসছে। ফলে মানবমনের সদ্গুণাবলীর অবশ্যস্তাবী বিকাশ ঘটছে। এখনও পর্যন্ত মানবজাতির ভবিষ্যৎ সম্পর্কে আতঙ্কিত হবার কারণ ঘটেনি। অগ্নিকে, ইডিয়ট ও নিউরোটিকে সংখ্যা বৃদ্ধির ভৌতিক ও অমূলক। জনসংখ্যা বৃদ্ধির ভিত্তির উপর প্রতিষ্ঠিত এই আতঙ্ক সম্পর্কে এই সংখ্যার ‘জনাতঙ্ক’ প্রবক্ষে উল্লেখ আছে।

\* \* \* \*

নিউক্লিক এ্যাসিডের উপাদান পরিবর্তিত করে জীবকোষের গুণ পরিবর্তনে সঞ্চয় হয়েছে বিজ্ঞান। জীবকোষের প্রতিটির মধ্যেই কুলসংক্রমণ ধর্ম বর্তমান এবং কুলসংক্রমক জিনের উপাদান এক প্রকার নিউক্লিক এ্যাসিড। জিনের তড়িৎচুম্বক ধর্মের বৈশিষ্ট্যের উপর কুলসংক্রমণ নির্ভরশীল। পরিণাম ক্রিয়ার ( metabolism ) পরিবর্তনে নিউক্লিক

এ্যাসিডের উপাদান বদলে যায় ও তড়িৎচুম্বক (electromagnetic) ধর্মের, তথা কুলসংক্রমণগুণের ও পরিবর্তন ঘটে। পরিকল্পিত সোজাতাবিশ্বার (Eugenics) প্রসার মানবজাতির কল্যাণময় ভবিষ্যতের স্বচ্ছন।

\*

\*

\*

\*

মানব-মনের উৎকর্ষ-সাধনে মানুষের আর্থিক, সামাজিক, রাষ্ট্রীক ব্যবস্থার উন্নয়নের প্রয়োজনীয়তা সর্বজন-স্বীকৃত ; কিন্তু আর্থিক ও সামাজিক ব্যবস্থার উন্নতির সঙ্গে সঙ্গে স্বতঃসূর্য তাবে মানসিক উন্নয়ন ঘটবে—এ ধারণা ঠিক নয়। মানসিক উন্নয়নের একটি প্রধান শর্ত অবৈজ্ঞানিক ভাবধারা ও কুসংস্কারের অবলোপ। বিজ্ঞান ও প্রযুক্তি-বিশ্বার সম্প্রসারণ সব সময়েই বৈজ্ঞানিক চিন্তাধারার জনক নয়। পশ্চিমী ইউনিয়ন, দৈনন্দিন জীবনে বিজ্ঞানের প্রয়োগ ও বৈজ্ঞানিক আবিস্কৃতিকে উৎপাদনে নিয়োগ চলেছে অনেকদিন ধরেই। তা বলে কি পুরণো তত্ত্বকথা বা ভাবধারার বিলোপ ঘটেছে? দিক্ষ-পাল বিজ্ঞানীদের জীবন-দর্শনেই দেখা গেছে অবৈজ্ঞানিক প্রতিক্রিয়াশীল ভাবধারা। বিশ্ব-প্রকৃতি বা সমাজকে ব্যাখ্যা করতে গিয়ে জীন্স, এডিংটন, হাইসেনবার্গ বিজ্ঞান সম্মত চিন্তাধারা থেকে বিচুত হয়েছেন অনেক সময়। বস্তুজগতের ব্যাখ্যায় অতীন্দ্রিয় শক্তির কল্পনা, অথবা অভিজ্ঞতা-লব্ধ জ্ঞানকে অস্মীকারণ—( এঁদের মত বিশ্ব-নদিত বিজ্ঞানীদের পক্ষে ) আপাতদৃষ্টিতে অঙ্গুত্ব বলে মনে হতে পারে। কিন্তু মনে রাখা দরকার, দ্বয়বাদ দর্শন ( Dualistic Philosophy ) হাজার হাজার বছর ধরে মানব-মনকে আচ্ছন্ন রেখেছে ; বস্তুনিষ্ঠ দৃষ্টিভঙ্গী বা বৈজ্ঞানিক জীবনদর্শন তাই বিজ্ঞানীদেরও সহজায়ত নয়। উপরন্ত, মস্তিষ্ক-বিজ্ঞান সম্মত মনোবিজ্ঞান,—অদ্বয়-বস্তুবাদের প্রধান স্তুতি—এখনও স্বল্প-পরিজ্ঞাত। বিশেষ ধরণের শিক্ষা ও প্রচার ছাড়া দ্বয়বাদের খণ্ডন সম্ভব নয়। বহুদিন প্রচলিত ধ্যানধারণার শক্তি কর্তব্য তা বোৰা যাবে হাবী, কে, ওয়েলসের এই উক্তি থেকে :—“Dualism—lip-service to mind as a function of the brain, while acting on the basis of its independence—it would appear still dominates, as Pavlov himself well knew, not only the popular mind but also the thinking of a great many scientists the world over.”

\*

\*

\*

\*

আজ্ঞা ও মনসংক্রান্ত বহুব্যাদ আজ বৈজ্ঞানিক লেবেলযুক্ত হয়ে জনসাধারণের মধ্যে বিভ্রান্তি স্ফটি করছে। বস্তু-নিষ্ঠ সত্যের ( objective truth ) হৃদিশ বিজ্ঞানের আয়ন্ত্রণীল নয়, বলছেন নিও-পজিটিভিস্টরা। গোলাপের গন্ধ, বর্ণ, স্পর্শ, আমাদের ইন্সেন্স গ্রাহ, বৈজ্ঞানিক অনুসন্ধানসাপেক্ষ ; কিন্তু গোলাপের অস্তিত্ব প্রমাণ বিজ্ঞানের এলাকাভুক্ত নয়, বলছেন এরা। এককথায়, এঁরা গোলাপের তথা বিশ্বপ্রকৃতির বাস্তব অস্তিত্বে সন্দিহান করতে চাইছেন আমাদের। স্বতঃপ্রাণোদিত তাবে বাস্তব জগৎ তা হ'লে বস্তুবিশ্বকু হয়ে একটা ‘আইডিয়া’, বা ‘প্রিপারেট’ ক্লাপ্টরিত হবে। যেহেতু ইলেক্ট্রন, প্রোটোন, মেসন কণার অস্তিত্ব আলট্রা-মাইক্রোস্কোপেও সপ্রমাণ করা যায় না, শুধু ব্যবহার থেকে অস্থুমান করতে হয় ; মেহেতু এঁদের মতে,—এগুলোর অস্তিত্ব সন্দেহাতীত নয়। হাইসেনবার্গের কথায়—“Elementary particle is not material particle in space and time but, in a way, only a symbol on whose introduction the laws of nature assume an especially simple form” পরমাণু সম্বন্ধে যা সত্য, বিশ্বব্রহ্মাণ্ড সম্বন্ধে তাই সত্য হতে বাধ্য ! কেননা বিশ্বব্রহ্মাণ্ড আসলেতে’ কোটি কোটি পরমাণু-সমষ্টি মাত্র ! এইভাবে ভাববাদ-দর্শনকে বিজ্ঞানের লেবেল লাগিয়ে পুনরুজ্জীবিত করার চেষ্টা মানবতা-বিরোধী ! কেননা এই নিও-পজিটিভিস্টদের ‘মেমাৰ্কটিক ভিত্তিক’ তত্ত্বে ‘গ্যায়-অগ্যায়’, ‘বিচার-অবিচার’ ‘স্বনীতি হুর্মীতির’ মধ্যে শোনও তক্ষণ নেই। সবই শুধু বাক্যের ঝাঁঝার, কথার ফুলফুরি ! সবই সাবজেক্টিভ, ব্যক্তিকেন্দ্রিক

কল্পনা ও অঙ্গমান। বস্তুনিষ্ঠ অবজেক্টিভ সত্য বলে কিছুরই অস্তিত্ব এঁরা স্বীকার করেন না। অথবা এমন কিছু স্বীকার করেন যা অতীল্লিয়, স্বতরাং অনিয়ন্ত্রনীয় ও অপরিকল্পনীয়।

নাগাসিকি হিরোসিমার অভিজ্ঞতার পর পরমাণুর অস্তিত্ব সম্বন্ধে উদাসীনতা অচিন্তনীয়। আইনষ্টাইনের ফ্যুলা দ্রুজের্য হলেও জানি, বস্তুর তেজে রূপান্তরন সম্ভব এবং আরও জানি সেই তেজ-বহিতে পৃথিবীধ্বংসের সমূহ সম্ভাবনা! কাজেই বিচার-অবিচার, শায়-অশ্যায় সম্বন্ধে নির্বিকার থাকা মাঝুষের পক্ষে অকল্পনীয় ও অন্যায়। মিথ্যা ধ্যানধারণা, কুসংস্কার, হিংসাদেশইত্যাদি মুক্ত মানব-মন, পারম্পারিক গ্রীতি-শ্রদ্ধায় ভাস্বর মানব-মন, বস্তুনিষ্ঠ-সত্য-বৃত্ত মানব-মন, ঘৃত্কিবাদী মানব-মন, এই বিজ্ঞানের যুগে পরিকল্পনীয় ও সে-পরিকল্পনার রূপদান সম্ভাবনীয়। মানব-মনের সুপরিকল্পিত উন্নয়ন মানবজাতির মঙ্গলময় নিরাপদ ভবিষ্যৎ-গঠনের পক্ষে অপরিহার্য।

\*

\*

\*

\*

আরুষ্টানিকভাবে এই প্রথম সংখ্যা প্রকাশের পূর্বে ১৯৬১ সালে 'মানব মন' এর ছুটি সকলন প্রকাশিত হয়েছে। বাঙ্গলী পাঠকদের সর্বজনবিদিত উন্নতকৃতির পরিচয় দিয়েছে এই ছুটি সংখ্যার চাহিদা। প্রথম সংখ্যাটি প্রকাশের দশদিনের মধ্যেই নিঃশেষিত হয়ে যায়। তার পর থেকে প্রথম সংখ্যাটি চেয়ে ছুশোর বেশি পাঠক পত্র দিয়েছেন। অত্যন্ত দৃঃখিত, আমরা এখনও তাঁদের চাহিদা মেটাতে সক্ষম হইনি। দ্বিতীয়টির [বিশেষ পাতলভ সংখ্যা] মুদ্রনসংখ্যা দ্বিগুণ হওয়ায় এখনও কিছু সংখ্যক কাগজ আমাদের ভাণ্ডারে মজুত আছে; তবে জানুয়ারী মাসের মধ্যেই সেগুলি ও নিঃশেষিত হবে বলে মনে হয়। এই জনপ্রিয়তার মূলে আছে নগরীর বিশিষ্ট দৈনিক ও সাপ্তাহিক পত্রগুলির সহানয় সমালোচনা ও এই নবজ্ঞাতকের প্রতি তাঁদের আন্তরিক সহাহৃতি। বাঙ্গলা দেশের শুরুচিসম্পন্ন প্রতিটি পাঠক ও বিশিষ্ট পত্রিকাগুলির সম্পাদকমণ্ডলীকে অজস্র ধন্যবাদ ও অক্ষতিম কৃতজ্ঞতা জানাবার স্বয়েগ পেয়ে আমরা আনন্দিত।



# (S) SOVIET BOOKS & JOURNALS (S)

## Subscribe

### Soviet Periodicals

|                                                                           | Subs. Rate<br>for 1 yr. | Subs. Rate<br>for 2 yrs. |  |
|---------------------------------------------------------------------------|-------------------------|--------------------------|--|
| SOVIET UNION<br>(Pictorial monthly in English, Hindi, Urdu, Chinese etc.) | 6.75                    | 10.00                    |  |
| SOVIET WOMAN<br>(Monthly in English, Hindi, Chinese etc.)                 | 4.25                    | 6.00                     |  |
| SOVIET FILM<br>(Monthly in English)                                       | 6.75                    | 10.00                    |  |
| CULTURE and LIFE<br>(Monthly in English)                                  | 6.00                    | 9.00                     |  |
| MOSCOW NEWS<br>(Weekly in English)                                        | 8.00                    | 12.00                    |  |
| NEW TIMES<br>(Weekly in English)                                          | 6.00                    | 9.00                     |  |
| INTERNATIONAL AFFAIRS<br>(Monthly in English)                             | 6.75                    | 10.00                    |  |
| SOVIET LITERATURE<br>(Monthly in English)                                 | 6.00                    | 9.00                     |  |

### Gift

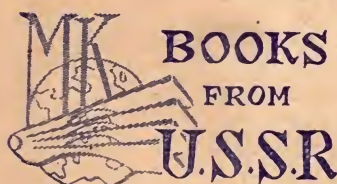
- A pictorial Calendar for 1962 to each and every Subscriber.

### Books on Medical Science

|                    |                                                          |      |
|--------------------|----------------------------------------------------------|------|
| F. ASRATYAN :      | I. Pavlov—Life & Works                                   | 0.75 |
| L. ROKHLIN :       | Soviet Medicine in the Fight against Mental Diseases     | 0.44 |
| K. PLATONOV :      | The Word as a Physiological and Therapeutic Factor       | 9.37 |
| IVANOV-SMOLENSKY : | Essays on the Pathophysiology of Higher Nervous Activity | 2.87 |
| K. BYKOV :         | The Cerebral Cortex and the Internal Organs              | 9.87 |
| P. BULATOV :       | Modern Methods of Treating Bronchial Asthma              | 0.37 |

### Just arrived

|                |                                |      |
|----------------|--------------------------------|------|
| I. P. PAVLOV : | Psychopathology and Psychiatry | 8.19 |
|----------------|--------------------------------|------|



V/O "MEZHDUNARODNAYA KNIGA"  
MOSCOW, 200, USSR

**NATIONAL BOOK AGENCY PRIVATE LTD.**

12 BANKIM CHATTERJEE ST. CALCUTTA-12

172 Dharamtala Street,  
Cal-13

Nachan Road, Benachity,  
Durgapur-4